
• 2025. № 1 •

43

УДК / UDC 811.512.142

Аксиологические ориентиры в этико-эстетической 
парадигме калмыков и карачаево-балкарцев 
(на материале творчества Р. М. Ханиновой и 
Л. Л. Жабеловой)1

Асият Мазировна Саракуева1, Фатима Таулановна Узденова2

Axiological Guidelines in the Ethical and Aesthetic 
Paradigm of the Kalmyks and Karachay-Balkar 

(based on the works of R. M. Khaninova and 
L. L. Zhabelova)

Asiyat M. Sarakueva1, Fatima T. Uzdenova2

1 Медиа-КБР (д. 5, ул. Ленина, 360000 
Нальчик, Российская Федерация)

1 KBR-Media (5 Lenin St., 360000 Nalchik, 
Russian Federation)

кандидат филологических наук, ве-
дущий, редактор телевизионных про-
грамм на балкарском языке

Cand. Sc. (Philology), Host, Editor of TV 
Programs in Balkar Language

  0009-0006-6827-4106. E-mail: sara.a70[at]mail.ru

2 Институт гуманитарных исследова-
ний — филиал Кабардино-Балкарского 
научного центра РАН (д. 18, ул. Пушки-
на, 360000 Нальчик, Российская Феде-
рация)

2 Institute of Humanitarian Researches — 
Branch of Kabardino-Balkarian Scientific 
Center of the RAS (18 Pushkin St., 360000 
Nalchik, Russian Federation)

доктор филологических наук, ведущий 
научный сотрудник

Dr. Sc. (Philology), Leading Research As-
sociate

  0000-0002-5378-9514. E-mail: uzdenova_kbigi[at]mail.ru

Аннотация. Генетическое сходство и историко-культурные параллели кал-
мыков и карачаево-балкарцев выявляются как в языковом секторе, так и в 
ряде магических и мифологических практик, героических эпосах «Джангар» 

© КалмНЦ РАН (KalmSC RAS), 2025
© Саракуева А. М. (Sarakueva A. M.), Узденова Ф. Т. (Uzdenova F. T.), 2025

https://orcid.org/0009-0006-6827-4106
https://orcid.org/0000-0002-5378-9514


•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

44

и «Нарты» и т. д. Пересечения также четко обнаруживаются в сюжетике и 
поэтике авторских текстов. В статье анализируются пьеса калмыцкого дра-
матурга Р. М. Ханиновой «Легенда о джангарчи» и повесть балкарской писа-
тельницы Л. Л. Жабеловой «Эльдар в стране нартов», предпринята попытка 
семиотизации дефиниций гендерного плана: мать, жена, бабушка, храни-
тельница рода, прорицательница, мужчина, друг и др. Показано, что «основ-
ная миссия» маркированных образов мужчин в репрезентации артефактов, 
таящихся в мифологии, фольклоре, в том числе и в эпосах о Джангаре и 
нартах. Выступая против постепенного стирания «индивидуальных» черт 
калмыков и карачаево-балкарцев, авторы создают литературные произве-
дения, в которых основным ядром являются мифология и устное народное 
творчество, а посылом читателю / зрителю — призыв к сохранению нацио
нальной идентичности, языка, нравственных и моральных императивов. 
Ключевые слова: Р. М. Ханинова, Л. Л. Жабелова, пьеса, повесть, джангарчи, 
певец-жырчы, прорицательница, бабушка рода
Для цитирования: Саракуева А.  М., Узденова Ф.  Т. Аксиологические ори-
ентиры в этико-эстетической парадигме калмыков и карачаево-балкарцев 
(на материале творчества Р. М. Ханиновой и Л. Л. Жабеловой) // Бюллетень 
Калмыцкого научного центра РАН. 2025. № 1. С. 43–60. DOI: 10.22162/2587-
6503-2025-1-33-43-60

Abstract. Genetic similarity and historical and cultural parallels between Kalmyks 
and Karachay-Balkars are manifested both in the language sector and in a series of 
magical and mythological practices, the heroic epics “Dzhangar” and “Narty”, etc. 
Intersections are also clearly found in the plot and poetics of the author’s texts. This 
article analyzes the play by the Kalmyk playwright R. M. Khaninova “The Legend of 
Dzhangarchi” and the story by the Balkar writer L. L. Zhabelova “Eldar in the Land of 
Narts”, an attempt is made to semiotize gender definitions: mother, wife, grandmoth-
er, keeper of the clan, prophet, man, friend, etc. It is shown that the “main mission” 
of the marked images of men is to convey to their relatives the priceless treasures 
hidden in mythology, folklore, included epics about Dzhangar and the Narts. Speak-
ing out against the gradual erasure of the “individual” features of the Kalmyks and 
Karachay-Balkars, the aforementioned authors have created literary works in which 
the main core is mythology and oral folklore, and the message to the reader/viewer 
is a call to preserve national identity, language, moral and ethical imperatives.
Keywords: R. M. Khaninova, L. L. Zhabelova, play, story, dzhangarchi, singer-zhyr-
chy, soothsayer, grandmother of the family
For citation: Sarakueva A. M., Uzdenova F. T. Axiological Guidelines in the Ethical 
and Aesthetic Paradigm of the Kalmyks and Karachay-Balkar (based on the works 
of R. M.Khaninova and L. L. Zhabelova). Bulletin of the Kalmyk Scientific Center of 
the RAS. 2025. No. 1. Pp. 43–60. (In Russ.). DOI: 10.22162/2587-6503-2025-1-33-
43-60

1. Введение
В век высоких технологий, урбанизации, глобализации, в век стира-

ния индивидуальных черт становится особенно актуальным сохранение 
национального языка, культуры, традиций. Засилье разнородной инфор-
мации, варваризмов, подражание западным стандартам приводят к уни-
фикации, навязыванию чужих идеалов (в ущерб национальным культу-



• 2025. № 1 •

45

рам). Для малочисленных народов эти социально-политические, эконо-
мико-культурные процессы могут иметь самые негативные последствия. 
Пагубность влияния извне, его отрицательное воздействие особенно 
чувствует женщина — как жена, как мать. В республиках Северного Кав-
каза и в Калмыкии ими создаются литературные произведения, ценност-
но-ориентированные, направленные на сохранение духовного наследия, 
традиций народа. Среди них художественные тексты калмыцкого автора, 
поэта, прозаика, драматурга, переводчика, журналиста, литературоведа, 
автора семи поэм, десяти книг, трех пьес Риммы Михайловны Ханиновой 
(г. р. 1955) и писателя, культуролога, автора двух книг Лидии Локманов-
ны Жабеловой (г. р. 1952). 

Мотивированные целью привлечь внимание общества к проблеме 
сохранения национальной идентичности калмыков, карачаево-балкар-
цев, авторы при создании пьесы «Легенда о джангарчи» (2008) и повести 
«Эльдар в стране нартов» (2020) обращаются к истокам национальных 
литератур  — героическим эпосам «Джангар», «Нарты», в основе кото-
рых мифологические воззрения, отражающие представления человека о 
мире, о его происхождении, особенностях и законах. «В архаических куль-
турах мифология представляет собой базовую символическую систему, 
образующую картину мира. Миф служит важнейшим механизмом куль-
турной преемственности, идеальным образцом значимых форм поведе-
ния» [БРЭ].

Многие мифологические сюжеты и герои стали источником нацио
нальных художественных традиций, способом выражения народного 
самосознания, начиная с античности и до наших дней. «В современном 
мире мифы десакрализуются и уходят в „подсознание“ общества, продол-
жая во многом определять его жизнь и картину мира, выступая как неот-
рефлексированные схемы восприятия и поведения людей» [БРЭ].

Таким образом, писатели сознательно, а возможно и подсознатель-
но, обращаются к опыту народа, к истокам. В этом плане драма является 
универсальным жанром, вбирающим в себя и эпос, и лирику, ибо «всегда 
тяготела к наиболее острым общественным проблемам; ее основа — со-
циально-исторические противоречия или извечные, общечеловеческие 
антиномии» [Хализев, Родина]. 

Драма выполняет двойную функцию. Помимо эмоционально-чувст
венного восприятия читателем она может быть поставлена на сцене, в 
связи с чем усиливается визуальное созерцание зрителем. Перейдя во 
«вторую реальность», через сценические образы и их поступки пьеса 
сильнее воздействует на публику. Поэтому обращение Р. М. Ханиновой к 
жанру драмы для воплощения своего замысла совсем неслучайно. 

Л. Л. Жабелова избрала жанр повести. Как известно, «чаще всего это 
история одной человеческой жизни, соприкасающаяся неизбежно с судь-
бами других людей…» [Краткий словарь… 1978: 119]. Автор, имея целью 
в увлекательной форме рассказать необычную историю главного героя, 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

46

прибегает к сказочной фантастике, соединяет два мира — реальный, ак-
туальный, и нартовский, древний. 

Как видим, оба писателя ставят перед собой одну и ту же задачу: на-
помнить современному читателю / зрителю, особенно молодому поколе-
нию, о народной сокровищнице, традициях, духовных ценностях, сосре-
доточенных в героических эпосах «Джангар» и «Нарты».

Таким образом, в данной работе посредством пьесы Р. М. Ханиновой 
«Легенда о джангарчи» и повести Л. Л. Жабеловой «Эльдар в стране нар
тов» предпринят некий экскурс в архаичные времена обоих народов. Речь 
пойдет об общности героических эпосов «Джангар» и «Нарты», единстве 
взглядов, мировосприятия в изображении героев в фольклоре и совре-
менной литературе калмыков и карачаево-балкарцев; отдельное вни-
мание уделено женским образам (архетипам «жена», «мать», «бабушка», 
«хранительница», «прорицательница»).

2. Материалы и методы
В работе использовались историко-типологический, сравнительно-

сопоставительный, нарративный методы исследования, метод литерату-
роведческого анализа, жанрово-ориентированный подход.

Материалом исследования послужили пьеса калмыцкого драматурга 
Р. М. Ханиновой «Легенда о джангарчи» и повесть балкарской писатель-
ницы Л. Л. Жабеловой «Эльдар в стране нартов», а также фольклорное 
наследие, в первую очередь героические эпосы «Джангар» и «Нарты».

3. Героические эпосы «Джангар» и «Нарты»
Героический эпос «Джангар» — это национальная гордость калмыков, 

жемчужина устного творчества, «итог многовекового созидания народа, 
величайший памятник его духовной культуры, свидетельствующий о 
безграничной любви к родине, защите ее от иноземных нашествий, борь-
бе за государственную независимость, за справедливость и счастье» [Сан-
гаджиева 1967: 3]. В нем повествуется о стране благоденствия Бумбе, вос-
певается подвиг богатырей во главе с Джангаром. Существует несколько 
циклов, насчитывающих разное количество песен, каждая из них пред-
ставляется как завершенное цельное произведение. 

Карачаево-балкарский героический эпос «Нарты» также состоит из 
циклов, каждый из которых являет собой самостоятельную и закончен-
ную группу сказаний. В эпосе показана жизнь нартского племени с мо-
мента появления на земле и до гибели (или переселения) его на небо или 
в подземный мир.

«Нарты» вбирают в себя не только кавказские традиции, но и тюрко-
монгольские, о чем пишет фольклорист Т.  М.  Хаджиева: «…Тюрко-мон-
гольские параллели, помимо типологического сходства, обусловлены 
генетической общностью, этническим и языковым родством, общей эпи-
ческой архаикой» [Хаджиева 1994: 12]. Далее исследователь, подчеркивая 
связь карачаево-балкарской версии эпоса с эпосами других народов, об-



• 2025. № 1 •

47

ращает внимание на его родство «с эпосом якутов, алтае-саянских наро-
дов, бурят, монголов — совпадение тем и сюжетов, сходство целого ряда 
мотивов, ситуаций, мифологических и религиозных образов и представ-
лений» [Хаджиева 1994: 12]. 

«…Нартский эпос и по сей день остается вершинным достижением ка-
рачаево-балкарской словесности. Это справедливо не только в отноше-
нии полнокровных образов действующих лиц, изображения конфликта, 
масштабности и т.  д., но и, если говорить о мастерстве стихосложения, 
версификации. Древние поэты-певцы достигли поистине виртуозного 
владения словом…» [Джуртубаев 2011: 255–256].

Эпосы калмыков, карачаевцев и балкарцев, как и многие фольклор-
ные тексты, сохранили народные певцы-жырчы, сказители, рапсоды-
джангарчи. У кавказских народов и монголов певцы были уважаемыми 
и почитаемыми людьми, хранителями, носителями и трансляторами ге-
роического эпоса. «…Многие из них, благодаря исключительно своему 
призванию, достигали творческих вершин в овладевании сказительским 
мастерством и из поколения в поколение несли народу его прекрасное 
поэтическое творение» [Сангаджиева 1967: 3]. Имена рапсодов-джангар-
чи Ээлян Овла, Мукебюна Басангова, Давы Шавалиева, Насанки Болдыро-
ва, Тельтя Лиджиева и певцов-жырчы Дауута Малкондуева, Алия Эттеева, 
Абугали Узденова, Хамзата Биттирова, Каншаубия Гажонова и др. до сих 
пор помнят благодарные потомки. 

Примечательно, что герои калмыцкого и карачаево-балкарского эпосов 
Мингиян и Ерюзмек были певцами. «…Почти во всех песнях „Джангара“ о 
нем (Мингияне. — А. С., Ф. У.) говорится как о певце. В песнях Ээлян Овла он, 
не сбиваясь, вторит двенадцатиголосой мелодии хуура, на котором играет 
Шавдал, жена Джангара» [Биткеев 1982: 25]. Предводитель нартов Ерюз-
мек был танцором («Ерюзмек и джинны», «Нарт Ерюзмек и шайтаны»), 
певцом («Ерюзмек и его волчья шуба»), удивительно хорошо играл на бала-
лайке («Шауай»), и «в беседах неустанным был» («Нарт Карашауай женит-
ся на дочери могущественного патишаха») [Нарты 1994: 352–353; 354–355; 
334–335; 463–471; 477–482]. До сегодняшнего дня дошли песни, сказания, 
предания об известных певцах и легенды, повествующие о том, каким об-
разом сохранились их творения и кто веками хранил эту сокровищницу. 
Так, в калмыцком фольклоре есть предания и легенды о рождении «Джан-
гариады», поверья об эпосе, «Легенда о первом джангарчи» [Семь звезд 
2007: 53–56; 43–44; 76–82; 100; 325] и т. д., которые легли в основу пьесы 
Р. М. Ханиновой. 

В связи с анализом означенной пьесы обратимся к опыту литерату-
роведа А. Б. Есина. По его мнению, исследование драматургического про-
изведения необходимо начинать с определения конфликта [Есин 2000: 
122]. Генеральный конфликт эпоса «Джангар» спроецирован на «Легенду 
о джангарчи». Следовательно, в пьесе идет борьба светлых (Очир, Саглар, 
Окон-Тенгри, Сохор-Тарба, богатыри из эпоса) и темных (шулмусы, манга-
сы, мусы и т.д.) сил. Человек, призванный нести людям песни (Очир), веру 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

48

в лучшее, сталкивается на своем пути с разного рода трудностями, о чем 
он сам повествует: «На пути у меня были три ужасные пропасти — белая, 
черная и красная. Они были глубоки. Возникло такое чувство, что вот-вот 
и я упаду в них. Это пропасти Гнева, Похоти и Глупости. Но я не упал. Они 
закрылись передо мной, как только я подошел к их краю. Я прошел меж 
двух высоких гор, и они не раздавили меня, когда начали сходиться…» [Ха-
нинова 2009а: 44]. 

Автор, основываясь на мифологии своего народа, сконструировала 
два мира  — Нижний и Средний  — и поселила в них, помимо основных 
действующих лиц, множество мифологических героев и батыров из эпо-
са (владыка подземного царства, дочь небесного хана, шулмусы, лама, 
девушки-лебеди, Алый Хонгор, Савр Тяжелорукий, Строгий Санал и т. д.). 
Эти персонажи известны каждому калмыку. Используемый автором для 
воплощения своей идеи прием — переход героя из Среднего мира в Ниж-
ний — также взят из фольклора. Молодой юноша Очир «умирает» и по-
падает в Нижний мир. Оказывается, что ему еще рано представать перед 
владыкой подземного царства Эрлик-ханом, и за «моральный ущерб» 
Очир получает «компенсацию». Он просит одарить его эпическими пес-
нями о богатырях, которые он услышал от музыкантов-певцов Нижнего 
мира, чтобы донести их людям [Ханинова 2009б: 34–35]. Видимо, предки 
калмыков видели в этом некую сакральность. То, что сокрыто в Нижнем 
мире, только самым нестандартным и фантастическим путем могло стать 
«достоянием» народа. 

Для Р. М. Ханиновой важно создать определенную картину возникно-
вения эпоса, показать сложную и необычную судьбу первого джангар-
чи. Естественно, она обогатила сюжет вымыслом, представив читателю 
архаичный Нижний мир мертвых с его владыкой Эрлик-ханом и его по-
мощниками, шулмусами (шулма — ведьма, нечистая сила), мангасами (в 
сказочно-мифологическом фольклоре чудовища, людоеды и вампиры), 
мусами (в сказочно-эпическом фольклоре многоголовое чудовище) и т. д. 
Действие «Легенды о джангарчи» больше подходит под сказание, преда-
ние (на что указывает и само название произведения). Автор выстраива-
ет ряд событий, сюжетных коллизий, позволяющих читателю / зрителю 
стать свидетелем жизни подземных обитателей и увидеть,  через какие 
испытания проходит Очир, совершая ряд поступков, раскрывающих его 
человеческие и моральные качества. 

В данном контексте объясним значение имени главного героя. Очир в 
переводе с калмыцкого языка имеет два значения: а) «неподатливый, креп-
кий», как алмаз; б) «жезл», что символизирует символ власти [Ханинова 
2008: 31]. Следовательно, Очир — юноша с крепкими морально-нравствен-
ными устоями, желающий донести людям эпос «Джангар». Тем самым для 
калмыков он стал властителем душ. 

При анализе драмы немаловажное значение также имеет определе-
ние ее жанровой принадлежности. В первоначальном варианте не только 
жанр, но и название разительно отличаются от уже известной — «Путь 



• 2025. № 1 •

49

речи». Жанр изначально определялся как «пьеса-орнамент в двух дей-
ствиях, с прологом и эпилогом» [Ханинова 2008: 1]. Отсюда возникают 
два вопроса: 1) почему не устроило драматурга первое название — «Путь 
речи»?; 2) что за жанровая модификация «пьеса-орнамент»?

Нам известны два варианта названия пьесы: «Легенда о джангарчи» и 
«Путь речи». В журнале она опубликована под первым названием [Хани-
нова 2009а: 24–45; Ханинова 2009б: 30–48]. Что остается неизменным — 
это пролог. Под звуки гонга невидимый голос излагает следующий текст: 
«Вначале был Звук, потом — Слог, затем — Слово. Из Небытия, из Хаоса, 
Извне — в Бытие, в Гармонию, в Душу. Созревало внутри, как зерно в земле, 
чтобы стать колосом — вне себя — для других. Словно песчинка в рако-
вине, чтобы стать жемчужиной, обрастала плотью слов Мысль, рождая 
Речь, — из себя, вне себя — в море, в мир. Из Мгновения — во Время, из Вре-
мени — в Вечность. Путь Речи. Час Речи…»  [Ханинова 2009а: 25].

Из пролога можно понять первичность Слова, Речи, их силу и значе-
ние в становлении человеческой цивилизации. Автор в названии «Час 
речи» сконцентрировала основную идею произведения: жизненное кре-
до джангарчи — «глаголом жечь сердца людей». «Смерть» главного героя 
Очира, путь в Нижний мир, его возвращение из Нижнего мира в Средний 
с целью распространить песни о Джангаре и его друзьях-богатырях в на-
роде — смысл жизни певца, его судьба и предназначение. Об этом в пье-
се говорит хозяин земли и воды Белый Старец: «Благословен твой путь, 
Очир. Ты  — истинный мужчина! Ты выполнил главное предназначение 
своей жизни — принес людям песни о богатырях Джангара… Люди не за-
будут тебя. Будут слагать легенды о том, кто стал первым джангарчи 
на земле. Если имя забудется, останутся песни в народе. Живите в мире 
и благоденствии, в счастье и согласии, как в обетованной стране Бумбе!» 
[Ханинова 2009б: 43].

Видимо, понятие «час речи» в творческом мировосприятии, в отноше-
нии к судьбе писателя, художника много значит для драматурга Р. М. Ха-
ниновой. Иначе не назвала бы она совместную книгу с отцом, известным 
поэтом М. В. Хониновым, — «Час речи», в которой также очевидно обра-
щение к фольклору народа, культурно-исторической преемственности. 
«Час речи» (1998) — это и одноименная поэма дочери [Хонинов, Ханинова 
2002: 24–41].

В попытке расшифровать изначальный жанр произведения  — «пье-
са-орнамент» — не обойтись без справочников. В «Большой российской 
энциклопедии» читаем: «Орнамент (лат.  ornamentum  — украшение), 
визуально-пространственная структура из ритмически упорядоченных 
элементов, имеющая декоративную функцию и располагающаяся на по-
верхности элементов архитектуры, объектов декоративно-прикладного 
искусства» [БРЭ 2004–2017]. 

Итак, орнамент — это узор. Надо полагать, автор имеет в виду нацио-
нальный узор, т. е. некий код, символ калмыков. А символ и гордость ой-
ратов, как мы отметили выше, есть героический эпос «Джангар». Если ис-



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

50

ходить из этой точки зрения, изначальное жанровое определение «пьеса-
орнамент» больше соответствует смысловому, эстетическому значению 
произведения, нежели жанровой модификации. Таким образом, можно 
предположить, почему автор сняла исходное определение жанра и дала 
драме более ясную форму — «пьеса в двух действиях, с прологом и эпи-
логом». 

Пьеса Р. М. Ханиновой полна различных смыслов и символов, из кото-
рых, на наш взгляд, самым «символичным» является котел. Само дейст
вие начинается в котле, и сцены идут попеременно в Среднем и Нижнем 
мирах. Первая ремарка гласит: «На сцене стоит огромный бронзовый ко-
тел на трех ножках с изображением животных, по ободу орнамент „ме-
андр‟. Сбоку приставлена лестница» [Ханинова 2009а: 25]. В другой сцене 
люди, находящиеся внутри котла, терпят разные испытания за свои грехи 
и пытаются вырваться из него, но никому это не удается. В нем их варят, 
жарят, разрывают и толкут, томят голодом и жаждой и т. д. Из чего можно 
предположить, что котел здесь символизирует ад. В нем нечистая сила 
находит кров или убежище. Например, в пятой сцене «из котла кто-то 
вылезает, кряхтя и охая. На сцене появляется старая хромая шулма с од-
ним глазом» [Ханинова 2009а: 37].

Котел, в народном сознании отождествляющийся, в первую очередь, с 
приготовлением пищи, несет положительный смысл. «Котел, часто ассо-
циирующийся с ведьмами и магией, является универсальным символом, 
олицетворяющим концепцию трансформации, потенциала и тайны неиз-
веданного. Как сосуд, используемый для приготовления пищи или варки, 
символизирует аспект заботы, обеспечивающей средства к существова-
нию и питанию» [Ойрат-калмыцкая мифология]. Кроме того, котел имеет 
философское толкование, о чем Р. М. Ханинова говорит ближе к финалу 
пьесы (к чему мы вернемся ниже). 

Что же сподвигло балкарскую писательницу Л. Л. Жабелову для вопло-
щения своего замысла — создания повести «Эльдар в стране нартов» — 
выбрать аналогичный прием — переход из Среднего мира в Страну нар
тов? Ее герой — двенадцатилетний мальчик Эльдар, приехавший из Моск
вы погостить на летних каникулах у дедушки с бабушкой. Автор повести 
стремится показать духовный рост еще не сформировавшегося человека, 
нашего современника, через различные неожиданные сюжетные поворо-
ты, посредством встречи с различными существами — животными, пре-
смыкающимися, пернатыми, чудовищами (агъач киши — лесной человек, 
хозяин леса), нартами и т. д. К финалу произведения мы видим, как Эль-
дар возмужал и повзрослел. Каждая его встреча с очередным персонажем 
несет в себе определенный посыл читателю, «телеграмму» из прошлого 
в настоящее. 

Судьбоносной встречей для Эльдара стало знакомство с другом Оспа-
ром, который, несмотря на свой юный возраст, был взрослым по духу и 
воспитанным в лучших народных традициях. Автор порой вкрапляет в 
ткань произведения разные истории, чтобы раскрыть положительные 



• 2025. № 1 •

51

качества нартов, их самоотверженность, приверженность традициям, че-
рез рассказы о битве с пауками или с саранчой показывает, что победа 
над врагом добывается только единством и сплоченностью народа. Игры 
с юными нартами знакомят Эльдара со многими забытыми или ныне 
плохо соблюдающимися традициями предков. Встреча с Агъач киши хотя 
была устрашающей для подростка, но оказалась полезной: он понял, что 
без надобности не надо ломать деревья, вырывать цветы, кричать в лесу, 
иначе не миновать вредителю встречи с волосатым, одноглазым хозяи-
ном леса. Эльдар наказан в Стране нартов за непослушание и нарушение 
данного другу Оспару слова, несоблюдение законов Страны, куда попал 
волею судьбы. Он дважды ослушался друга. В первый раз его ждала встре-
ча с Агъач киши, во второй раз он отравился ягодой бигиян. Такими посы-
лами-телеграммами усеяны многие страницы повести. Автор видит свою 
сверхзадачу в донесении их современному читателю через приключения 
Эльдара в Стране нартов и призывает внять естественным законам сосу-
ществования человека и природы.

Время действия и возраст героев произведений Р.  М.  Ханиновой и 
Л. Л. Жабеловой не совпадают, но цели и задачи у авторов одни и те же: 
популяризация героических эпосов «Джангар» и «Нарты», рассказать со-
временному читателю / зрителю о духовном, музыкально-песенном бо-
гатстве народов, о непреходящих ценностях, таящихся в устном народном 
творчестве, о высоких морально-нравственных качествах богатырей. 

Согласно карачаево-балкарскому эпосу, нарты также живут в трех ми-
рах — Нижнем, Среднем и Верхнем. Те, кто спустился с неба (Дебет, Сата-
най, Ерюзмек), вернулись в Верхний мир, рожденные в Среднем мире (Со-
сурук, Карашауай и его конь) остались там же, остальные ушли в Нижний 
мир и просыпаются в ночь воскресения нартов (нарт къопхан кече). Вот 
как описывается это редкое событие в эпосе: «Воскресение нартов начи-
нается (ночью), когда аулы, люди засыпают… Они вели постоянную борьбу 
с дикими насильниками эмегенами… И вот теперь они смотрят на нас из 
мира мертвых, и когда нас ожидает какое-нибудь несчастье, (их души), об-
ратившись в орлов, ворон и разных зверей, 

Крича и воя, над ночными аулами проносятся
И (так) оповещают людей о надвигающейся беде. 
Это — священные души отважных нартов» [Нарты 1994: 592]. 
Эльдару об отважных нартах рассказывает дед. Мальчик с богатым во-

ображением предвкушает самые различные встречи с ними, с нетерпе-
нием ждет очередного рассказа и… дожидается. Внезапно проснувшись 
ночью, Эльдар выходит на улицу и видит странную процессию: длинную 
вереницу всадников. «Мерно покачиваясь на высоких седлах, они ехали 
след в след друг за другом… Неожиданно в этой тишине, прямо над его 
ухом, кто-то отчетливо произнес: „Вот она, ночь воскресения нартов‟… 
Тут всадник, ехавший последним, нагнулся, легко приподнял его и вскинул 
на лошадь позади себя… Покачиваясь на крупе коня, он держался за пояс 
всадника и твердил себе: „Все это мне снится. Это сон. Это сон. Это сон. 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

52

Сейчас я проснусь‟, и сам не заметил, как глаза его сомкнулись, и он уснул» 
[Жабелова 2020: 41–42].  

Цена перенесения главных героев пьесы и повести в Нижний мир или 
в Страну нартов  — высока. В кульминационной сцене Очир оказывает-
ся на суде перед строгим Эрлик-ханом, Эльдар — в Большом доме нартов 
перед своими кумирами. Оба героя держат ответ. Калмыцкому герою да-
ется великий дар певца и сокровище, ставшее для народа ценнее всякого 
богатства. Влюбленный в каждого нарта Эльдар держит ответ не столько 
за себя, сколько за своих сородичей: помнят ли нынешние люди нартов? 
Следуют ли они их законам и традициям? Каким будет будущее нартов? 
Будет ли дальше благоденствовать нартский народ? Как живется людям в 
Среднем мире? Если охотники не убивают животных и зверей, то почему 
их стало меньше? Множатся ли леса в Стране Нартов? Случаются ли по-
единки, и каким оружием пользуются при этом? Как можно выстрелить 
из-за угла? Кто решится навлечь на себя такой позор?!.. 

Вопросы совсем не детские, но именно в этой сцене заключена основ-
ная идея повести «Эльдар в стране нартов». Мальчик оказывается смыш-
леным, воспитанным, он впитал все, что ему поведали дед, а затем мудрая 
Тохана и Оспар. Он выходит из столь трудного испытания настоящим 
мужчиной. Это была инициация Эльдара в мужчины (нарты).

4. Женские образы-архетипы
Что характерно для калмыцкого и балкарского авторов — оба «дают» 

в помощники, в друзья своим героям соответствующих их возрасту «спод-
вижников». У Очира — это Саглар, дочь небесного хана, его будущая супру-
га. У Эльдара — четырнадцатилетний Оспар (в переводе с карачаево-бал-
карского языка — «гордый»), приставленный к мальчику нартами, что-
бы присматривать за ним, ставший впоследствии для него побратимом. 
В сознании калмыков и карачаево-балкарцев, а также в художественной 
традиции жена — это верная помощница, хранительница очага. Друг же 
воспринимается как второе «я»; человек, которому доверяют свою жизнь.

В одном из монологов уставший Очир, рассуждая о долгой и тяжкой 
дороге, вспоминает Саглар. «А может, меня Саглар защищает?  — спра-
шивает он сам себя. — И я под властью небесных покровителей? Иногда 
Саглар появляется, но снова возвращается к отцу. Когда она со мной, мне 
спокойнее. Наверное, главное в женщине для мужчины — это чувство по-
коя» [Ханинова 2009а: 44]. Юный Очир понял, что женщина дает мужчине 
душевное спокойствие, уверенность. Саглар же, чтобы быть с ним, уходит 
из Верхнего в Средний мир. 

Как было отмечено выше, в обоих произведениях есть образы мудрых 
старых женщин, наставниц молодежи, строгих блюстителей народных 
обычаев, к их слову прислушиваются сородичи. У Очира это Цаган, у Эль-
дара — Тохана. Их можно назвать прорицательницами, ведуньями, ясно-
видящими, лекарями или более общим, но точным определением — «Ба-
бушка всего рода». 



• 2025. № 1 •

53

Думается, не будет лишним привести значение имени Цаган из мифо-
логии калмыков. В эпосе о Джангаре «„пуп земли‟ и „пуп неба‟ связаны 
с представлениями об универсальном космическом центре. Связь между 
ними проявляется в том, что „пуп земли” поднят вверх и находится на 
вершине одной из двух гор <…> соотнесенный со священной горой Ман-
хан Цаган <…> При этом гора, совмещенная с космическим центром, соот-
ветствует образу мировой горы» [Мифологическая энциклопедия]. Цаган, 
соотносясь с «пупом земли» и образом мировой горы, является объединя-
ющей силой в пьесе. Она — праматерь калмыцкой женщины, хранитель-
ница очага и прорицательница, обладательница сверхъестественных сил, 
оберегающая свой род (народ) от всего плохого. 

В шестой сцене первого действия «Легенды о джангарчи» драматург 
знакомит читателя со старой женщиной Цаган. Она появляется два раза в 
течение всего сценического действия и каждый раз несет определенную 
информацию о своем народе и его поверьях. Цаган сдержанна, немного-
словна, от того кажется немного суховатой. Она из тех женщин, как гово-
рят карачаевцы и балкарцы, «слово ее стоит лошади». Цаган выступает как 
прорицательница, медиум, налаживая связь между двумя мирами — Ниж-
ним и Средним, прошлым и настоящим. Мать Очира Буга говорит Цаган: 
«Очир, бывало, все беспокоился, когда вы долго у нас не появлялись. Спраши-
вал: как там бабушка Цаган?», на что гостья отвечает: «Да, помню, помню, 
милая. Очир был заботливым и добрым человеком. А какой сын! Таких надо 
поискать» [Ханинова 2009а: 43]. В ее уста автор вкладывает слова о челове-
ческих качествах Очира. Она как некий суд над людьми, ее мнение не оспа-
ривается. Ответ старой прорицательницы (у нее в роду были прорицатели) 
принимается читателем как абсолют, истина, потому что такие женщины 
не лгут, не юлят, не лицемерят. Их прямота, умение зрить в корень сниска-
ли им всеобщее уважение и почитание. Визит Цаган к родителям Очира не 
просто дань традиции — утешить родителей, потерявших сына, ее приход 
не случаен — женщина видела сон: «Душа-тень Очира тоскует на той дол-
гой дороге. А это нехорошо, не к добру. Не должна эта душа возвратиться. 
Еще не прошло 49 дней. Надо вам потом освободиться от его любимой вещи. 
Это седло Очира…» [Ханинова 2009а: 43]. И на прощание не столько с целью 
успокоить мать Очира и его отца Бадму, а словно что-то предчувствуя, она 
многозначительно говорит: «Все будет хорошо», и родители юноши вто-
рят ей: «Да, все будет хорошо» [Ханинова 2009а: 44]. Автор тем самым дает 
понять, что Очир не такой, как все: его внезапный уход из жизни словно 
какая-то ошибка, недоразумение. 

В этой же сцене мы находим подтверждение нашей мысли. Даже в 
три года Очир ни разу не упал с коня, а во время перекочевки мать за-
снула, и мальчик выскользнул из ее рук. Нашли его на рассвете возле 
Белого озера. Он лежал среди трав и тюльпанов и будто разговаривал 
с ними. Весь караван верблюдов прошел, и ни один из них не наступил 
на него. Был и второй случай, когда думали, что не выживет: шаловли-
вые братья толкнули его и уронили на него горячую сковороду. Он силь-



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

54

но обжегся и целую неделю лежал на кошме… В третий раз он заболел 
оспой, и тогда думали, что Эрлик-хан заберет Очира к себе. А он выжил. 
В прошлую кочевку вдруг налетел ветер, завертел, как веретено, и унес с 
собой Очира … Это был знак, предупреждение Вечно Синего Неба… 

Родители Очира вспоминают эти случаи, тоскуя по сыну, тяжело взды-
хают: 

«Буга (убежденно). Это судьба. 
Бадма (задумчиво). Это судьба» [Ханинова 2009а: 42]. 
Все эти знаки, меты были неслучайными. Это, действительно, судьба. 

Судьба готовила и оберегала его каждый раз для очень важного и благо-
родного дела. 

Со слов Буги также узнаем, что еще до встречи с Эрлик-ханом ее сын 
уже был певцом: «Помню первую песню, которую сочинил Очир. „Адучи‟ на-
зывалась. Он так ее задушевно пел. Казалось, даже в гривах коней отзыва-
лась эта музыка» [Ханинова 2009а: 42]. 

Адучи в переводе с калмыцкого означает «табунщик». Первый воз-
любленный Саглары тоже был табунщиком. Узнав об этом, ее отец рас-
сердился на ойратов, и она вынуждена была отказаться от своего воз-
любленного. Девушка рассказывает о нем и его коне Очиру: «Завистники 
убили скакуна. Из костей своего любимца табунщик собрал музыкальный 
инструмент… Хуур называется. Обтянул его кожей, из гривы и хвоста сде-
лал струны, из берцовой кости — смычок. И стал играть на хууре. Так он 
вспоминал своего друга. Пока помнишь, ты любишь». «Да, это верно. Нет 
ничего хуже беспамятства. Я знаю этот инструмент. На его грифе — го-
лова коня. Когда музыкант играет, он словно разговаривает с конем. И 
конь отвечает ему. Ойрат без коня, что птица без крыльев, — так у нас 
говорят» [Ханинова 2009а: 28].

«Культура кочевого калмыцкого народа неразрывно связана с конем. 
Конь восхваляется в калмыцких песнях и героическом эпосе „Джангар“, 
с его помощью совершают свои подвиги богатыри. В сказках, легендах и 
преданиях конь занимает видное место. Он предстает помощником и вер-
ным другом человека» [Болдырева 2018: 116].

В последней сцене пьесы Цаган гадает на альчиках, и два альчика 
падают рядом. Один из них альчик Очира. «С ним кто-то находится ря-
дом», — утверждает старая женщина. Снова кидает, и снова альчики ока-
зываются рядом. Прорицательница это толкует следующим образом:  
«…Альчики выпали в одном месте, да еще будто связаны веревкой… точно 
они в караване» [Ханинова 2009а: 45]. Цаган не ошиблась: Очир вернулся 
из Нижнего мира с невестой Саглар и с даром джангарчи. 

У Эльдара из повести Л.  Л.  Жабеловой тоже свое предназначение в 
жизни — донести до современников «кодекс чести» нартов, быть защит-
ником своей земли и справедливости. Хотя Эльдар находится в подрост-
ковом возрасте, ему также пришлось преодолеть немало трудностей, как 
и Очиру: он встретил на своем пути Агъач киши, гадюку Жилян, Кабана, 
божество смерти Жаналыучу (Сюлесин-Рысь), голодал, спал под откры-



• 2025. № 1 •

55

тым небом и т. д. В его испытаниях верным другом стал Оспар, как у Очи-
ра — Саглар. 

О том, что Очир и Эльдар — избранные Верховным Богом люди, указы-
вает схожесть некоторых обстоятельств. Например, во время тяжелой бо-
лезни оба видят вещие сны. После возвращения Очира из Среднего мира 
Буга говорит ему: «Помню, во время болезни ты рассказал как-то об одном 
своем сне — будто попал в хороший дом. Это к выздоровлению» [Ханинова 
2009б: 46]. После недели беспамятства Эльдару тоже приснился сон, «что 
он лежит на лугу среди ярких цветов. Цветы наклоняют свои головки к 
его лицу, и от них идут густые запахи: то сладкий, то горький, то терп-
кий, то острый. Он вдыхает запах, и голова его кружится, кружится…» 
[Жабелова 2020: 85]. Так Эльдар вернулся к жизни. Обоим героям судьба 
заранее дает знак: им предстоит сложный путь, но они достойно преодо-
левают его. 

Таким образом, драматург Р. М. Ханинова через образ старой женщи-
ны Цаган показывает прочную связь предков калмыков с верованиями 
своего народа, они складывались из многовекового опыта мудрецов, 
шаманов, прорицателей. Оба автора вкрапляют в тексты произведений 
мифологию, древние поверья своих народов, делая их для современного 
читателя / зрителя доступными и понятными. 

В повести Л. Л. Жабеловой «Эльдар в стране нартов» есть старая жен-
щина Тохана. Нарты ее почитают как лекаря, ведунью и ясновидящую. 
Эльдар, отравившись, попадает в ее руки, несколько дней и ночей он на-
ходится между жизнью и смертью. Тохана спасает его. Позже признается, 
что не сомневалась в том, что он будет жить. По поверью у каждого че-
ловека есть «своя звезда на небе, она зажигается с его рождением. Пока 
свет ее ярок, все у человека спорится и идет на лад, но, когда она тускнеет, 
начинаются его болезни и горькие испытания… Так вот, твоя звезда, бала 
(ласковое обращение к ребенку.  — А.  С., Ф.  У.), светит ярко» [Жабелова 
2020: 92]. 

Образу Тоханы в повести Л.  Л.  Жабеловой уделяется больше внима-
ния, чем в калмыцкой пьесе. Она более деятельная и многословная, чем 
Цаган. Л. Л. Жабелова раскрывает ее богатый духовный мир, преданность 
своему роду через отношение к соплеменникам  — взрослым нартам и 
подросткам Эльдару и Оспару. Автор сразу определяет ее «статус»: «зна-
менитая нартская ведунья», «Тохана была не только знахаркой, но и ясно-
видящей» [Жабелова 2020: 84]. Она — единственный «зримый» женский 
персонаж в «мужском» мире нартов. Только двое — Дебет, отец нартов, и 
Тохана — посвящены в тайну Пещеры, где есть выход в Средний мир, че-
рез который Эльдар возвращается домой. Этот факт указывает на особое 
место женщины-ведуньи, «бабушки рода» в нартском мире повести. Об 
отравлении Эльдара она знала заранее и ждала его у своего дома. Лечит 
знахарка мальчика разными отварами, опухшие веки промывает настоем 
ромашки и накладывает примочки из теплого молока, сама изготавлива-
ет лекарства из разных растений. Увидев любопытство выздоравливаю-



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

56

щего Эльдара к лекарственным травам, подолгу рассказывает ему об их 
чудесных свойствах и т. д. 

Тохана выступает своего рода и хранительницей «Езден адет» — ко-
декса нарта, этического закона карачаево-балкарцев. Так, когда Эльдар 
впервые после болезни попросил поесть, сидевший возле него все это 
время его друг Оспар принес еду и, не сдержавшись, отругал мальчика за 
то, что тот ослушался его и съел ядовитые ягоды, чем заставил Оспара 
сильно переживать за него. Услышав за дверью их диалог, Тохана укориз-
ненно говорит Оспару: «Не заставляй меня от стыда опускать голову, 
сынок. Разве можно так говорить с гостем?» [Жабелова 2020: 87]. А ее 
наставления Эльдару перед встречей с нартами в их Большом доме можно 
считать мастер-классом по этике и воспитанию настоящих мужчин: «Будь 
учтивым, но говори, не робея,  — не кричи, но и не шепчи. Говори только 
с разрешения старших и выслушивай собеседника до конца. Войдя, поздо-
ровайся: „Пусть Тейри пошлет добро этому дому‟. Уходя, скажи: „Оста-
вайтесь во здравии‟. Когда будешь выходить, не поворачивайся спиной к 
старшим, плечи расправь, голову держи прямо, но не откидывай назад, как 
заносчивый спесивец. Еще запомни, что только беспородный лошак ходит, 
свесив голову меж плеч. Хуже этого может быть только парень, оседаю-
щий на ногах, как мешок. Ты понимаешь меня? Не садись, пока не предло-
жат, предложат сесть — колени не смыкай, как девушка, но и не раскиды-
вай ноги в стороны, как бесстыдный повеса, ставь их на пол ровно и твер-
до, не сутулься. Держись с достоинством, но не важничай, будь скромным, 
но не стеснительным» [Жабелова 2020: 95–96]. Таких «уроков» от Тоханы 
можно привести множество. Главная героиня карачаево-балкарского эпо-
са «Нарты» — Сатанай, жена предводителя нартов Ерюзмека. 

Как отмечает фольклорист Т. М. Хаджиева: «…В сказаниях балкарцев 
и карачаевцев <…> подчеркивается ее исключительное место в нартском 
обществе» [Хаджиева 1994: 21]. 

Сатанай известна своими чудесными способностями. Являясь куль-
турным героем, она научила нартских женщин множеству вещей в обла-
сти ведения домашнего хозяйства. В эпосе Сатанай предстает «всезнаю-
щей», «ведуньей», «вещей», «провидицей», целительницей, чародейкой, 
владеет магией слова и т. д. 

«Несмотря на то, что Ерюзмек выступает предводителем нартов почти 
во всех сказаниях, он ничего не делает без совета и благословения Сатанай. 
Не только Ерюзмек, но и все жители нартской земли „лишь исполнители ее 
воли и советов“» [Хаджиева 1994: 21]. 

Можно предположить, что Тохана из повести «Эльдар в стране нар
тов» — это преемница Сатанай. В Стране нартов Тохана обладает тем же 
авторитетом, что Сатанай в эпосе.  

В повести «Эльдар в стране нартов» есть также женский образ «за кад
ром» — мать Оспара, которую наравне с Бугой можно рассматривать как 
архетип матери. Круглый сирота Оспар рассказывает Эльдару печальную 
историю своих родителей. Эмегены (многоголовые чудовища, пожираю-



• 2025. № 1 •

57

щие людей. — А. С., Ф. У.) воспользовавшись отсутствием нартов, когда те 
были в походе, напали на Нартию, уничтожили их дома, угнали женщин и 
детей. Среди них была и мать Оспара. Он знает о своих родителях с чужих 
слов и описывает маму классической красавицей-горянкой: «Глаза ее под 
черными тонкими, как ласточкины крылья, бровями мерцали, как звезды, 
а длинные волосы блестели, как бобровый мех. Голос ее был тихим, словно 
дуновение слабого ветерка. Говорят, что, глядя на нее, исцелялись тяже-
лобольные. Была она трудолюбива и добра. Так о ней поется в песнях. Та-
кой и представляется мне моя мать, когда я думаю о ней. А думаю я о ней 
постоянно, — с той поры как утром открываю глаза и до вечера, когда за-
крываю их перед сном…» [Жабелова 2020: 141]. Также из слов Оспара узна-
ем, что его мать, прежде чем оказаться пленницей эмегенов, сделала все, 
чтобы спасти сына. Она запрятала его в нише, где на полке было сложено 
ее приданое: подушки, одеяла, перины, ковры… Когда в дом ворвались 
эмегены, за эти перины женщина и забросила сверток с мальчиком. Но-
чью на его голодный крик пришла одна старушка. Она-то и спасла Оспара.

Здесь вслед за образом матери, готовой на любую жертву ради спасе-
ния своего сына, следовательно, рода, органично вырисовывается древ-
няя старушка-спасительница, «бабушка рода». Молодая женщина дает 
жизнь сыну (человечеству) и становится жертвой эмегенов, старая жен-
щина, несмотря на свой возраст, не может допустить его уничтожения. 

Жизнь только тогда имеет достойное продолжение, когда мужчина 
(потомство) ценит женскую самоотверженность. В повести Л. Л. Жабело-
вой гордый и, как казалось, самодостаточный Оспар только ближе к фи-
налу раскрывается перед Эльдаром и рассказывает о своей безграничной 
любви к матери. Мы понимаем душевную рану молодого нарта, за внеш-
ней сдержанностью которого скрывается любящее сердце. Оспар верит, 
что настанет день, когда он спасет свою мать, и они с нею заживут счаст-
ливо. Сын будет заботиться о ней, и ее глаза снова засияют, как звезды. 
Эльдар, уже успевший затосковать по своим родным, желая хоть словом 
помочь другу, говорит: «Если бы ты, Оспар, оказался со мной в нашем доме, 
моя мама сделала бы все, чтобы ты не считал себя сиротой…» [Жабелова 
2020: 144].

В «Легенде о джангарчи» лейтмотивом проходит тема взаимоотноше-
ний матери и сына, их любви друг к другу. В начале произведения Очир, 
проснувшись от «мертвого» сна, сообразив, что его оставили в степи, пы-
тается понять случившееся: почему он оказался здесь. И первым делом 
вспоминает своих родителей: «Я еще, помню, переживал, как же так? И 
не верил. Как я оставлю отца с матерью?» [Ханинова 2009а: 27]. В конце 
первого действия, ближе к 49  дню, когда душа-тень покинет своего хо-
зяина и надо будет отдать кому-нибудь любимую вещь «умершего», мы 
снова видим Очира, соскучившегося по своему коню, любимому седлу и 
по родителям [Ханинова 2009а: 45].

Про душевную связь матери с сыном, про страдания и лишения, пере-
носимые ими обоими ради любви друг к другу, в фольклоре калмыков 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

58

сохранилось сказание, которое рассказывает прорицательница Цаган: 
«Много дней и ночей шел он, прижимая к груди раскаленный котел. Так 
он благодарил мать за неустанную заботу о нем, за ее любовь и жизнь, 
которую она ему подарила. Встретился ему старец и сказал, что этим 
юноша отплатил всего лишь мгновение, когда мать прервала свой сон но-
чью, чтобы накормить его грудью… Да, можно терпеть боль, а можно не 
выдержать и бросить котел. У всех у нас есть такой котел. Кто знает, 
всякий ли захочет нести горячий котел…» [Ханинова 2009а: 43]. 

Повидавшая много на своем веку Цаган — олицетворение мудрости. 
Здесь уместно вспомнить о третьем значении котла: «Круглая форма кот-
ла без начала и конца указывает на циклическую природу жизни, смерти 
и возрождения, перекликаясь с темами вечности и бесконечности» [Сим-
волика и значение котла]. Если экстраполировать последние слова кал-
мыцкой прорицательницы на взаимоотношения матери-земли и сына, со-
временных матерей и сыновей или на нашу действительность, возникает 
ряд вопросов: отплатили ли сыновья матерям за их преданную любовь? 
берегут ли они материнские заветы? помнят ли наставления Тоханы или 
слова Цаган? обжигает ли котел их руки?.. 

По нашему мнению, именно эти философские вопросы и размышле-
ния побудили Р. М. Ханинову и Л. Л. Жабелову обратиться к теме сохра-
нения традиционных этических императивов, этнического самосознания 
и в целом национальной культуры. Инстинктом женщины-хранительни-
цы, «бабушки рода» детерминирован императивный посыл к сыновьям и 
внукам с просьбой и мольбой «выдержать, не бросить, нести свой котел» 
дальше, несмотря на различные нововведения. Только тогда ее неустан-
ная забота и любовь будет иметь смысл. 

5. Заключение
Как можно видеть, тюрко-монгольские представления с «общей эпи-

ческой архаикой» у калмыков и карачаево-балкарцев, на которые мы 
обратили внимание в начале статьи, проявились в полной мере. Безус-
ловно, трагическая депортация в середине прошлого века также внесла 
свою «долю ДНК» в кровь и историю двух народов. Выжившие в морозной 
Сибири калмыки и в среднеазиатской степи карачаево-балкарцы истори-
чески, традиционно нацелены на самосохранение. Они гораздо сильнее 
других чувствуют насаждение чуждой идеологии и желание стандарти-
зировать национальную культуру, традиции, вековые устои, благодаря 
которым этносы сохранили свою идентичность в тяжелые годы на чуж-
бине. Еще с древних времен, со времен матриархата, женщина, являясь 
воспроизводительницей и хранительницей генофонда, на сознательном 
и подсознательном уровнях действует во благо своего потомства. Сложно 
отрицать, что в последние годы народные традиции и проверенные вре-
менем жизненные устои уступают место инокультуре, замаскированной 
под определенную сомнительную идеологию или «религию». В ситуации 



• 2025. № 1 •

59

отказа от своих обычаев как порождения невежественных (языческих) 
времен привносятся чуждые нравы и законы. 

Литература, являясь универсальным видом искусства, учит и разви-
вает читателя, действует на его сознание, возбуждая фантазию, позволяя 
ему путешествовать в разных мирах и эпохах. Соотношение Верхнего, 
Среднего и Нижнего миров с использованием символов и мифов позволя-
ет писателю углубиться в материал, раскрыть читателю историю его на-
рода и мировосприятие с современных позиций — «через архаичное к се-
годняшнему дню». Ведь неслучайно именно «к мифологическому мыш-
лению апеллируют реклама и идеология, мифы являются универсаль-
ным языком искусства и интегрирующей, сплачивающей общество 
силой (формируя, например, национальное самосознание)» [БРЭ].

Таким образом, пьеса Р.  М.  Ханиновой «Легенда о джангарчи» и по-
весть Л. Л. Жабеловой «Эльдар в стране нартов» для современников пред-
ставляют большую идеологическую и культурную ценность, в них скон-
центрирована история, мифология, традиции, менталитет, нравственные 
приоритеты и т. д., выработанные калмыками и карачаево-балкарцами за 
прошедшие века. Несмотря на войны, болезни, катаклизмы, народы суме-
ли сохранить свою самобытность, не раствориться и не исчезнуть в ме-
няющейся карте истории. Деятели литературы, искусства, театра всегда 
отличались твердой гражданской позицией, дальнозоркостью, талантом 
«стать рупором» для современников. И женская литература в этом плане 
особенно действенна. 

Источники
Жабелова 2020  — Жабелова Л. Л. Эльдар в стране нартов. Нальчик: Изд-во 

М. и В. Котляровых, 2020. 160 с. 
Нарты 1994 — Нарты. Героический эпос балкарцев и карачаевцев / сост. А.-А. Ор-

табаева, Т. М. Хаджиева, А. З. Холаев. М.: Вост. лит., 1994. 654 с. 
Семь звезд 2007 — Семь звезд. Калмыцкие легенды и предания / сост. Д. Э. Баса-

ев. Изд. второе, стереотипное. Элиста: Калм. кн. изд-во, 2007. 414 с. 
Ханинова 2008 — Ханинова Р. М. Путь речи. Пьеса-орнамент в двух действиях, с 

прологом и эпилогом. Рукопись пьесы // Архив Р. М. Ханиновой.
Ханинова 2009а — Ханинова Р. М. Легенда о джангарчи // Теегин герл. 2009. № 4. 

С. 24–45.
Ханинова 2009б — Ханинова Р. М. Легенда о джангарчи // Теегин герл. 2009. № 5. 

С. 30–48.
Хонинов, Ханинова 2002 — Хонинов М. В., Ханинова Р. М. Час речи: стихи и поэмы. 

Элиста: Джангар, 2002. 240 с.

Литература
Биткеев 1982 — Биткеев Н. Ц. Поэтическое искусство джангарчи. Эпический ре-

пертуар Ээлян Овла. Певец и традиция. Элиста: Калм. кн. изд-во, 1982. 95 с.  
Болдырева 2018 — Болдырева И. М. Образ коня в устном народном творчестве 

калмыков (на материале архивных аудиозаписей КалмНЦ РАН) // Монголо-
ведение. 2018. № 12. С. 116–128. DOI: 10.22162/2500-1523-2018-12-116-128

БРЭ 2004–2017 —  Большая российская энциклопедия 2004–2017 [БРЭ] [элект



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

60

ронный ресурс] // URL: https://old.bigenc.ru/fine_art/text/2694342?ysclid=m8
5tm6vtup2431084 (дата обращения: 12.03.2025). 

Джуртубаев 2011 — Джуртубаев М. Ч. Мифология и эпос карачаево-балкарского 
народа. Нальчик: Эльбрус, 2011. 484 с. 

Есин 2000 — Есин А. Б. Принципы и приемы анализа литературного произведе-
ния. М.: Наука, 2000. 248 с. 

Краткий словарь… 1978  — Краткий словарь литературоведческих терминов / 
ред.-сост. Л. И. Тимофеев, С. В. Тураев. М.: Просвещение, 1978. 223 с. 

Мифологическая энциклопедия  — Котел // Мифологическая энциклопедия 
[электронный ресурс] // URL: https://gufo.me/ (дата обращения: 06.04.2025).

Ойрат-калмыцкая мифология — Ойрат-калмыцкая мифология // Мифологиче-
ская энциклопедия [электронный ресурс] URL: https://gufo.me/ (дата обра-
щения: 06.04.2025).

Сангаджиева 1967  — Сангаджиева Н.  Б. Джангарчи. Элиста: Калм. кн. изд-во, 
1967. 35 с. 

Символика и значение котла — Символика и значение котла [электронный ре-
сурс]. URL:  https://symbolopedia.com/ru/cauldron-symbolism-meaning/ (дата 
обращения: 06. 04. 2025). 

Хаджиева 1994 — Хаджиева Т. М. Нартский эпос балкарцев и карачаевцев // На-
рты / сост. А.-А. Ортабаева, Т.  М. Хаджиева, А.  З. Холаев. М.: Вост. лит., 1994. 
С. 8–66. 

Хализев, Родина — Хализев В. Е., Родина Т. М. Драма (Исторический очерк) // Боль-
шая российская энциклопедия 2004–2017 [БРЭ] [электронный ресурс] // URL: 
https://old.bigenc.ru/literature/text/2630866 (дата обращения: 20.03. 2025).


