
•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

60

УДК 316.752

Великая Отечественная война 
в социальных представлениях 
российской молодежи: 
роль семьи в гуманизации прошлого1

Маргарита Сергеевна Астоянц1 

The Great Patriotic War 
in the Social Representations of Russian Youth: 

Role of the Family in the Humanization of the Past

Margarita S. Astoyants1

1 Южный федеральный универси-
тет (д.  105/42, ул. Большая Садовая, 
344006 Ростов-на-Дону, Российская 
Федерация)

1 Southern Federal University (105/42 
Bolshaya Sadovaya St., 344006 Rostov-
on-Don, Russian Federation)

доктор социологических наук, доцент, 
заведующий

Dr. Sc. (Sociology), Associate Professor, 
Head of the Department 

 0000-0002-0373-7484. E-mail: mastoyanc[at]sfedu.ru

Аннотация. В статье анализируются социальные представления современ-
ной российской молодежи о Великой Отечественной войне. Актуальность 
исследования обусловлена постепенным угасанием коммуникативной па-
мяти в связи с уходом поколений, имевших непосредственный опыт вой
ны, и одновременной актуализацией исторической памяти в публичном 
дискурсе. Теоретической основой исследования выступил социально-кон-
структивистский подход, объединяющий теорию социальных представле-
ний (С. Московичи) и теорию социальных рамок памяти (М. Хальбвакс). На 
основе материалов 5 фокус-групп и 21 глубинного интервью показано, что 
в представлениях молодых людей выстраивается четкая иерархия доверия 
к агентам памяти, где семья, в отличие от государственных институтов и 
медиа, наделяется статусом основного источника подлинности. Централь-

© КалмНЦ РАН (KalmSC RAS), 2025 
© Астоянц М. С. (Astoyants M. S.), 2025

https://orcid.org/0000-0002-0373-7484


• 2025. № 3 •

61

ным результатом является выявление механизма «гуманизации» прошло-
го, ключевым агентом которого выступает семья. Семейные нарративы, 
фокусирующиеся на личном опыте, трагическом измерении события и 
сложных моральных выборах, позволяют молодым людям усложнять мону-
ментальный образ героя, обогащая его фигурой выжившего. Сделан вывод, 
что именно ценностные установки, сформированные в семье, становятся 
основой для рефлексивного отношения молодежи к современным комме-
моративным практикам с их героико-монументальной эстетикой. Семейная 
память предстает как ключевой институт, сохраняющий сложную и много-
мерную версию прошлого в противовес тенденциям к его упрощению и ри-
туализации.
Ключевые слова: коллективная память, Великая Отечественная война, со-
циальные представления, семейная память, гуманизация прошлого, моло-
дежь, коммеморативные практики
Для цитирования: Астоянц М. С. Великая Отечественная война в социаль-
ных представлениях российской молодежи: роль семьи в гуманизации про-
шлого // Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН. 2025. № 3. С. 60–72. 
DOI: 10.22162/2587-6503-2025-3-35-60-72

Abstract. The article analyzes social representations of the Great Patriotic War 
among modern Russian youth. The study’s relevance stems from the fading of 
communicative memory as the witness generation departs, alongside the increa
sing actualization of the historical memory in public discourse. Based on 5 focus 
groups and 21 in-depth interviews, and drawing on the theories of social represen-
tations (S. Moscovici) and social frames of memory (M. Halbwachs), the research 
identifies a clear hierarchy of trust in memory agents. The family emerges as the 
primary source of authenticity for young people, distinct from state institutions 
and the media. The central finding is the mechanism of “humanization of the past”, 
driven by the family. By focusing on personal experience, the tragic dimension of 
the event, and complex moral choices, family narratives enrich the monumental 
hero image with the figure of the “survivor.” The article concludes that value at-
titudes formed within the family foster a reflexive attitude towards modern com-
memorative practices with their heroic-monumental aesthetics. Family memory 
thus acts as the key institution preserving complex and multidimensional version 
of the past against simplification and ritualization.
Keywords: collective memory, Great Patriotic War, social representations, family 
memory, humanization of the past, youth, commemorative practices
For citation: Astoyants M. S. The Great Patriotic War in the Social Representa-
tions of Russian Youth: Role of the Family in the Humanization of the Past. Bulletin 
of the Kalmyk Scientific Centre of the RAS. 2025. No. 3. Pр. 60–72. (In Russ.). DOI: 
10.22162/2587-6503-2025-3-35-60-72

1. Введение
Память о Великой Отечественной войне является центральным эле-

ментом современной российской национальной идентичности и ключе-
вым ресурсом для поддержания социального единства. В публичном про-
странстве она представлена преимущественно в форме героического и 
монументального нарратива, активно транслируемого государственны-
ми институтами, в первую очередь через систему образования и офици-



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

62

альные коммеморативные практики. Однако, как отмечают ведущие оте-
чественные социологи, за рамками этого канонического образа остаются 
неоднозначные, трагические и многоплановые аспекты события [Тощен-
ко 2020: 20-29].

Актуальность социологического анализа представлений о войне се-
годня обусловлена двумя ключевыми процессами. Во-первых, происхо-
дит смена поколений и уход последних прямых свидетелей, что ведет к 
неизбежной трансформации коммуникативной памяти, основанной на 
личном опыте, в опосредованную, культурную [Ассман 2014: 45-51]. Во-
вторых, наблюдается повышенное внимание со стороны государствен-
ных институтов к вопросам исторической памяти, которая рассматри-
вается как важный фактор национальной консолидации [Миллер 2012: 
345-347]. В современной российской науке память о Великой Отечествен-
ной войне, действительно, активно анализируется именно как ключевой 
фактор консолидации полиэтничного общества, а основной акцент в на-
учном дискурсе делается на единстве и сплоченности народов [Гриценко 
2021: 168].

В этих условиях возникает ключевой исследовательский вопрос: ка-
кие социальные механизмы в современном российском обществе позво-
ляют сохранять сложный и многомерный образ войны на фоне тенден-
ций к его упрощению и ритуализации? Данная статья отвечает на этот 
вопрос посредством анализа представлений молодого поколения росси-
ян, чье отношение к войне сформировалось исключительно на основе 
опосредованной памяти.

Основной тезис исследования заключается в том, что, несмотря на 
ослабление межпоколенческих связей, ключевым социальным институ-
том, обеспечивающим сохранение сложной, гуманизированной версии 
прошлого, продолжает оставаться семья. Мы предполагаем, что семейная 
память в представлениях молодых россиян функционирует не столько 
как простое хранилище частных воспоминаний, сколько как активная 
морально-этическая рамка, предоставляющая молодому поколению ре-
сурсы для критического осмысления, усложнения и персонализации офи-
циальной версии истории.

2. Теоретические основания и методология анализа
Цель данной статьи — определить роль и функции семейной памяти в 

процессе конструирования представлений о Великой Отечественной вой-
не у молодых россиян. Для достижения этой цели логика нашего анализа 
будет выстроена в три последовательных шага. Во-первых, мы охаракте-
ризуем специфику семейной рамки памяти в сравнении с государствен-
ной и медийной, определив ее место в иерархии доверия у молодежи. 
Во-вторых, мы раскроем содержание процесса «гуманизации» прошлого, 
изучив, как семейные нарративы усложняют, персонализируют и напол-
няют трагическим содержанием канонический образ войны. Наконец, 
в-третьих, мы покажем, как опора на ценности, транслируемые в семье, 



• 2025. № 3 •

63

становится основой для критического восприятия молодежью современ-
ных коммеморативных практик.

Теоретико-методологической основой исследования выступает со-
циально-конструктивистский подход, объединяющий две комплемен-
тарные концепции: теорию коллективной памяти и теорию социальных 
представлений. Согласно теории социальных представлений, разрабо-
танной Сержем Московичи, общество производит коллективные формы 
познания — «теории здравого смысла», которые позволяют индивидам 
осмыслять и интерпретировать окружающую их реальность [Москови-
чи 1995]. Память о таком значимом событии, как Великая Отечествен-
ная война, функционирует в современном обществе именно как система 
социальных представлений — разделяемых образов, идей и ценностей, 
формируемых в процессе коммуникации.

В свою очередь теория коллективной памяти, заложенная Морисом 
Хальбваксом, позволяет проанализировать, в каких именно «социальных 
рамках» происходит конструирование и трансляция этих представлений. 
Согласно его подходу, память не является индивидуальным психологи-
ческим феноменом, а конструируется и поддерживается в «социальных 
рамках» — внутри определенных групп, которые предоставляют индиви-
ду язык, ценности и схемы для воспоминаний [Хальбвакс 2007]. Вслед за 
ним мы выделяем три ключевые рамки, формирующие представления о 
войне: государственную, медийную и семейную. 

Наше исследование выполнено в русле обширной традиции изуче-
ния памяти о войне в отечественном социально-гуманитарном знании. 
Современные российские исследования подтверждают, что память мо-
лодежи о войне формируется именно во взаимодействии этих трех инс
титутов [Ивченков и др. 2021: 126]. При этом многие авторы фиксируют 
нарастающий кризис межпоколенческой трансляции. Так, О.  Н. Сенют-
кина подчеркивает, что по мере ухода поколения свидетелей возникает 
острая необходимость в поиске новых, методологически обоснованных 
подходов к сохранению исторической памяти [Сенюткина 2020: 214]. Ис-
следования И. А. Грошевой и соавторов эмпирически подтверждают этот 
разрыв, отмечая, что молодое поколение дистанцируется от обсуждения 
военных событий с родственниками, что ведет к возникновению потен-
циального отчуждения между поколениями [Грошева и др. 2020: 45]. 
Этот парадокс  — ослабление коммуникации при сохранении высокого 
статуса семьи как источника доверия — и делает анализ семейной рамки 
особенно актуальным. П. В. Фадеев также указывает на фрагментарность 
и политизированность исторических знаний россиян, что, по его мнению, 
свидетельствует о кризисе традиционных институтов трансляции исто-
рической памяти, таких как школа и семья [Фадеев 2021: 41].

На фоне ослабления межпоколенческой коммуникации и фрагмен-
тации знаний возрастает значимость вопроса о доверии к различным 
институтам памяти. Современные исследования фиксируют сложность 
и неоднозначность социальных представлений молодежи в этой сфере. 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

64

Так, отмечается сосуществование патриотических настроений, связан-
ных с позитивным образом Родины  /  Отечества, и более сдержанного 
отношения к государственным институтам как таковым. Г. С. Степанова, 
анализируя социальные представления молодежи, показывает, что в их 
сознании понятия «Родина» и «Государство» не являются тождественны-
ми: первое вызывает преимущественно положительные ассоциации, в то 
время как второе может восприниматься с определенной долей дистан-
ции [Степанова 2020: 139–140].

Эта дифференциация в восприятии проецируется и на отношение к па-
мяти о Великой Отечественной войне. Молодежь, как правило, признает 
высокую ценность этого события как неотъемлемой части истории страны. 
Вместе с тем сложное отношение к официальным институтам как трансля-
торам этой памяти может приводить к неоднозначности и вариативности 
в индивидуальных оценках. Эта тенденция находит подтверждение в ис-
следовании С. Д. Лебедева и соавторов, которое выявило, что наряду с боль-
шинством студентов, демонстрирующих позитивное отношение к событи-
ям войны, существует значительная доля «колеблющихся в оценках», что 
свидетельствует об отсутствии гомогенного и непротиворечивого взгляда 
[Лебедев и др. 2020: 15]. Эта неоднозначность в восприятии институцио-
нальных рамок памяти актуализирует значимость семейных нарративов 
как основного источника подлинности.

Для концептуализации специфики семейной памяти мы обращаемся к 
идеям Алейды Ассман о разграничении «культурной» и «коммуникатив-
ной» памяти [Ассман 2014: 45–51], а также к концепции «постпамяти» Ма-
рианны Хирш [Hirsch 2012: 5]. Семейная память предстает как основной 
носитель коммуникативной постпамяти — эмоционально заряженных, 
фрагментарных и глубоко личных историй, унаследованных от предыду-
щих поколений.

Исходя из данной теоретической рамки, мы можем сформулировать 
центральный тезис статьи: в условиях кризиса доверия к официальным 
институтам и ослабления межпоколенческих связей именно семейная 
рамка, как носитель коммуникативной постпамяти, предоставляет мо-
лодым россиянам морально-этические ресурсы для процесса «гуманиза-
ции» культурной памяти о войне, транслируемой государством.

Эмпирической базой исследования послужили материалы, собранные 
в марте-апреле 2025 г. Был применен комплекс качественных методов: 
проведено 5 фокус-групповых интервью со студентами и учащимися ли-
цея (N=35) и 21 глубинное интервью с представителями студенческой и 
работающей молодежи в возрасте от 16 до 35 лет. Выборка формирова-
лась методом «снежного кома» с целевыми критериями (возраст, наличие 
высшего образования или обучение в вузе). Нами был проведен темати-
ческий анализ [Braun, Clarke 2006: 87–93] транскриптов интервью. Про-
цедура анализа носила индуктивный характер и опиралась на принципы 
обоснованной теории (grounded theory) [Charmaz 2006: 2–3], что позво-
лило не накладывать на заранее заданные категории, а выявлять темы и 



• 2025. № 3 •

65

концепции, возникающие непосредственно из нарративов самих респон-
дентов.

3. Иерархия рамок памяти: доминирование и эрозия семейного 
нарратива

В представлениях молодых россиян социальные рамки памяти вы-
страиваются в четкую иерархию, в основе которой лежит критерий дове-
рия и воспринимаемой аутентичности. В этой иерархии институциональ-
ные рамки, транслируемые государством и медиа, уступают первенство 
семейной памяти. Их содержание не всегда принимается на веру и может 
подвергаться критической рефлексии, в то время как семейная память 
наделяется наиболее высоким авторитетом.

Государственная рамка, формируемая в первую очередь через систему 
образования, предоставляет респондентам основной фактологический 
«каркас» для разговора о войне: хронологию, ключевые события, име-
на. Однако попытки государства сформировать ценностное отношение 
к прошлому не всегда находят ожидаемый отклик. У респондентов воз-
никает дистанцирование от тех практик, которые воспринимаются как 
излишне формализованные и директивные. Обязательное участие в ри-
туалах и уроках памяти, лишенное личной мотивации, воспринимается 
как внешняя повинность, что препятствует формированию глубокой эмо-
циональной связи с событием: 

«Ну, я считаю, что нужно помнить... но без какого-то фанатизма, осо-
бенно когда школьников прям заставляют, вынуждают. Все должно идти 
добровольно...» [ИСиР ЮФУ 2025: жен., 20 лет, студентка]. 

Еще большее недоверие вызывают современные медиа. Если совет-
ский кинематограф в представлениях молодежи все еще сохраняет ста-
тус канонического источника, то современные СМИ и популярные фор-
мы коммеморации часто воспринимаются как инструмент политической 
манипуляции, коммерциализации и профанации памяти. Респонденты 
демонстрируют высокий уровень медиаграмотности, критически оцени-
вая подобные практики. Они указывают на неискренность и формальный 
характер современных мероприятий, что подрывает доверие к ним как к 
источнику подлинной памяти:

«Не знаю, как это, наверное, транслируется в СМИ, как это преподно-
сится, как это начинает навязываться очень сильно именно всякими ор-
ганизациями новыми, как это... выглядит не очень искренне...» [ИСиР ЮФУ 
2025: жен., 24 года, работает].

На фоне этого институционального недоверия семья в нарративах 
респондентов предстает как основной, а порой и единственный носитель 
«подлинной» памяти. Семейная память, как отмечает Л. Ю. Логунова, 
играет ключевую роль в передаче социокультурного опыта и формиро-
вании идентичности [Логунова 2011: 6]. Наши данные подтверждают, что 
семейные истории воспринимаются как наиболее достоверные, посколь-
ку они передают не идеологию, а личный человеческий опыт. Доверие к 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

66

ним настолько высоко, что они способны корректировать или даже опро-
вергать официальные исторические версии.

Однако, наделяя семью высоким статусом доверия, респонденты од-
новременно фиксируют процесс ослабления этого канала трансляции. 
Наши данные, подтверждающие выводы других исследователей [Кабы-
тов и др. 2020: 488], показывают, что этот «разрыв памяти» проявляется 
на нескольких уровнях.

Во-первых, это фрагментарность знаний. Даже у тех, кто заявляет о 
наличии воевавших предков, знания об этой части семейной истории час
то носят поверхностный и обрывочный характер. Молодые люди могут 
не знать имен, мест службы или конкретных фактов биографии:

«Конечно, были участники Великой Отечественной войны у меня в се-
мье. Это мой прадедушка, который точно так же принимал, естественно, 
непосредственно свое участие, вносил какую-то, играл роль» [ИСиР ЮФУ 
2025: муж., 21 год, работает];

«Мне крайне неловко, потому что я очень плохо знаю историю своей 
семьи. <…> у нас не было вот этих семейных уз» [ИСиР ЮФУ 2025: жен., 
21 год, студентка].

Эта фрагментарность особенно заметна у младшей когорты респон-
дентов (до 18 лет), что говорит об усугублении проблемы с каждым но-
вым поколением.

Во-вторых, наблюдается угасание материальной памяти. Семейные 
реликвии — фотографии, награды, письма — являются важными элемен-
тами, объективирующими воспоминания. Однако респонденты отмеча-
ют, что таких реликвий в семье не сохранилось, либо интерес к ним носит, 
скорее, ситуативный, чем системный характер. Зачастую они хранятся у 
старших родственников, и молодежь видит их лишь изредка:

«Да, фотографии хранятся и награды хранятся. С фронта точно есть 
пару фотографий, … я видел их пару-тройку раз и все...» [ИСиР ЮФУ 2025: 
муж., 21 год, работает];

«Остались только фотографии деда, в том числе военные. Смотрим 
редко. В детстве носил в школу на какие-то мероприятия…» [ИСиР ЮФУ 
2025: муж., 35 лет, работает].

Даже при наличии реликвий не возникает практики их совместного 
изучения; ни один из респондентов не упомянул об оцифровке архивов 
или целенаправленной передаче этих знаний своим детям.

В-третьих, трансформируются коммеморативные семейные ритуалы. 
Если в школьные годы участие в публичных акциях (парады, «Бессмерт-
ный полк») было более активным, то у студенческой и работающей моло-
дежи оно часто сменяется пассивными, медиатизированными формами:

 «Посещал, но в основном в детстве, в детские годы да, когда мне было 
лет 7–8–10… теперь стали просто смотреть по телевизору» [ИСиР ЮФУ 
2025: муж., 31 лет, работает];

«Обычно это проходило так, что вначале мы включаем телевизор и 
все вместе смотрим парад Победы. Меня к этому приучали еще с малых 
лет...» [ИСиР ЮФУ 2025: жен., 19 лет, студентка]. 



• 2025. № 3 •

67

Традиция совместного просмотра военных фильмов, характерная для 
старшего поколения, также упоминается лишь изредка.

Таким образом, семейная рамка памяти находится в амбивалентном 
состоянии. С одной стороны, она остается для молодежи основным ис-
точником доверия и моральным ориентиром. С другой — ее содержание 
и каналы трансляции подвержены эрозии. Именно этот высокий статус 
на фоне прогрессирующего ослабления и делает семейную память клю-
чевым объектом для анализа, так как в ней сохраняются те сложные и 
гуманизированные версии прошлого, которые вытесняются из других со-
циальных рамок.

4. Механизм гуманизации: усложнение исторического нарратива 
в семейной памяти

Обладая высоким статусом доверия, семейная память становится 
для молодых россиян не просто хранилищем информации, а активным 
инструментом для интеллектуальной и этической работы с прошлым. 
Ее ключевая функция заключается в «гуманизации» — процессе, в ходе 
которого монументальный, обезличенный нарратив о войне, усвоенный 
из институциональных источников, усложняется, персонализируется и 
наполняется человеческим содержанием. Этот механизм работает в не-
скольких направлениях.

Во-первых, семейная память обеспечивает персонализацию истории, 
смещая фокус с макрособытий на микроуровень человеческой судьбы. В 
отличие от учебника, оперирующего масштабами армий и фронтов, се-
мейный рассказ всегда повествует о конкретном человеке. Имена, места 
службы, детали биографии, даже если они фрагментарны, превращают 
абстрактного «солдата-победителя» в «моего прадеда Петра Михайлови-
ча», делая историю частью личной идентичности:

«По отцовской линии у меня был дед, Петр Михайлович. В конце войны, 
когда мы взяли Берлин, русский народ взял, а он воевал на корабле с Япони-
ей <…>. … и по маминой линии прадед —  он был танкистом» [ИСиР ЮФУ 
2025: муж., 20 лет, студент];

«В моей семье есть участник, значимый участник для нашей семьи 
<…>. Это дедушка моей мамы, мой прадед Пашков Михаил Степанович. Он 
родился в Севастопольском крае, в селе Красногвардейском, где и родилась 
я» [ИСиР ЮФУ 2025: жен., 19 лет, студентка].

Одновременно с персонализацией происходит акцентирование траги-
ческого измерения войны. Если официальный нарратив тяготеет к триум-
фальному пафосу, то в семейной памяти доминируют мотивы страдания, 
потерь и высокой цены, заплаченной за Победу. Даже те респонденты, чьи 
предки не были на фронте, унаследовали память о войне как о тотальной 
травме, пронизывавшей все аспекты жизни, в первую очередь  — через 
память о голоде.

«И она [прабабушка] не рассказывала про какие-то события на фрон-
те, потому что она была маленькая и жила в Сибири. <…> но при этом я 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

68

отчетливо помню, что она всегда говорила именно об ужасном голоде» 
[ИСиР ЮФУ 2025: жен., 22 года, студентка].

В этом контексте само событие Победы в семейной традиции часто 
воспринимается не только как повод для ликования, но и как день скор-
би, что создает смысловой диссонанс с некоторыми современными ком-
меморативными практиками.

Во-вторых, семейные нарративы вводят в картину войны моральную 
неоднозначность, разрушая простую дихотомию «герой – предатель». Ка-
нонический образ героя, готового без колебаний отдать жизнь за Родину, 
в семейных историях усложняется трагической и многогранной фигурой 
«выжившего». Это человек, который сталкивался со страхом, нечелове-
ческими условиями и принимал сложные решения, не всегда вписываю
щиеся в героическую рамку. Семейные истории полны таких сюжетов 
о спасении через хитрость, о вынужденной работе на оккупантов или о 
преодолении ужасов плена:

«Один из дедов... попал в концлагерь, оттуда чудом выбрался и сменив 
одну букву в фамилии... каким-то чудом вышел» [ИСиР ЮФУ 2025: муж., 
19 лет, студент];

«И мне рассказывал дедушка, что его отец… просто продолжал рабо-
тать [машинистом], но уже на немецких захватчиков. То есть там, гру-
бо говоря, под угрозой расстрела, ему ничего не оставалось» [ИСиР ЮФУ 
2025: муж., 18 лет, студент].

Эти истории не отменяют подвига, но показывают, что пространство 
войны было не только полем боя, но и пространством выживания, где мо-
ральные выборы были гораздо сложнее, чем это представлено в офици-
альной истории.

Наконец, в некоторых случаях семейная память становится носителем 
того, что в «memory studies» принято называть «контр-памятью». Речь 
идет о воспоминаниях, которые не просто дополняют, а вводят в истори-
ческий контекст сюжеты, находящиеся за рамками канонической версии 
прошлого, построенной на идее всенародного единства. В первую очередь 
это касается памяти о трагических страницах истории 1930-х гг. Включе-
ние этих сюжетов в рассказ о войне существенно усложняет его структуру, 
показывая, что семейная история некоторых респондентов хранит память 
о трагических событиях, связанных не только с внешней агрессией, но и с 
внутренними политическими процессами того времени:

«И по материнской и по отцовской линии <…> мои прабабушка, праде-
душка по материнской линии были репрессированы, дедушка находился в 
Ярославле в так называемой шарашке» [ИСиР ЮФУ 2025: муж., 27 лет, ра-
ботает].

Такие нарративы, чаще встречающиеся у респондентов из старшей 
возрастной группы (работающей молодежи), свидетельствуют о более 
глубокой рефлексии и способности интегрировать в личную историю 
сложные и противоречивые пласты прошлого.

Таким образом, механизм гуманизации, работающий через семейную 
рамку, выполняет важнейшую социокультурную функцию. Он не позво-



• 2025. № 3 •

69

ляет исторической памяти превратиться в застывший, безличный и од-
номерный конструкт. Обогащая официальную историю личным опытом, 
трагическим содержанием и моральной сложностью, семейная память 
сохраняет ее живой, многомерной и по-настоящему значимой для новых 
поколений.

5. Критическое осмысление коммеморативных практик
Процесс гуманизации прошлого, укорененный в семейной памяти, не 

остается чисто рефлексивным актом, а напрямую влияет на то, как мо-
лодые россияне воспринимают и оценивают современные публичные 
формы коммеморации. Наши данные показывают, что именно опора на 
семейные нарративы, акцентирующие трагизм и человеческую цену 
войны, становится основой для критического дистанцирования от не-
которых официальных и популярных ритуалов. В этой точке мы можем 
наблюдать сложное взаимодействие двух различных коммеморативных 
эстетик. С одной стороны, это «эстетика скорби», укорененная в семейной 
памяти о цене победы, с другой — «героико-монументальная эстетика», 
доминирующая в публичном пространстве и акцентирующая триумф. В 
представлениях молодых людей эти две эстетики не столько противосто-
ят друг другу, сколько сосуществуют, порождая то самое амбивалентное 
отношение к празднику, о котором говорят респонденты, где гордость за 
победу неразрывно связана с грустью и скорбью по погибшим:

«Чувства вызывают смешанные. Гордость, радость, печаль» [ИСиР 
ЮФУ 2025: муж., 34 года, работает];

«…у меня вызывает больше и гордость, и грусть. Потому что, да, на са-
мом деле грустно, потому что столько людей пострадало…» [ИСиР ЮФУ 
2025: муж., 20 лет, студент].

Именно эта сформированная в семье установка на восприятие войны 
как трагедии и порождает критическое отношение к тем коммеморатив-
ным практикам, которые, по мнению молодежи, игнорируют или приглу-
шают это измерение. Негативную реакцию вызывают формы, которые 
респонденты интерпретируют как профанацию, неуместную коммерциа
лизацию или демонстрацию воинственности:

«…не люблю, что на машинах любят наклейки клеить, типа, может, 
повторим. (...) Ты хочешь повторить тот кошмар, который происходил?» 
[ИСиР ЮФУ 2025: жен., 21 год, студентка].

Респонденты отмечают смещение акцента в публичных ритуалах с па-
мяти о людях на демонстрацию государственной мощи, что также вызы-
вает у них внутренний диссонанс:

«…они [парады] как будто из зданий памяти превращались больше в 
демонстрацию силы» [ИСиР ЮФУ 2025: жен., 22 года, студентка].

Особенно показателен пример ритуала «Бессмертного полка». Заду-
манный как глубоко личный акт семейной памяти, в восприятии молоде-
жи он часто предстает как формализованное, «обязательное» мероприя-
тие, особенно в контексте школьного участия:



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

70

«В школе устраивали бессмертный полк, вот, и мы всегда шли» [ИСиР 
ЮФУ 2025: жен., 18 лет, студентка];

«Мой класс был казачьей направленности, и мы постоянно участвова-
ли в местном нашем станичном параде Победы, были всячески задейство-
ваны» [ИСиР ЮФУ 2025: муж., 19 лет, студент].

Такое организованное участие, лишенное личного порыва, снижает 
ценность ритуала в глазах молодых людей и превращает его в еще одну 
формальную обязанность, аналогичную школьным урокам.

Таким образом, семейная память выполняет функцию морально-эти-
ческого фильтра. Она формирует у молодого поколения определенные 
критерии «подлинности» и «уместности» в разговоре о войне. Практики, 
которые соответствуют этим критериям (например, просмотр старых со-
ветских фильмов о Великой Отечественной войне или возложение цве-
тов), принимаются. Те же, что воспринимаются как неискренние, чрез-
мерно пафосные или агрессивные, вызывают критику и отторжение. Это 
демонстрирует, что семейная рамка не просто сосуществует с государст
венной, но и активно влияет на ее восприятие, позволяя индивиду зани-
мать рефлексивную и оценочную позицию.

6. Заключение
Социальные представления о Великой Отечественной войне у совре-

менной российской молодежи представляют собой сложный, многоуров-
невый конструкт. Результаты проведенного исследования показали, что 
в условиях ослабления прямых каналов межпоколенческой трансляции 
именно семейная память становится ключевым институтом сохранения 
гуманизированной версии прошлого. Память о войне формируется в диа-
лектическом взаимодействии трех основных социальных рамок — госу-
дарственной, медийной и семейной, — которые выстраиваются в созна-
нии молодых людей в четкую иерархию доверия.

Особый статус семейной памяти является центральным феноменом, 
выявленным в ходе исследования. В отличие от государственной рамки, 
предоставляющей фактологический каркас, но часто воспринимаемой 
как излишне формализованная, и медийной, вызывающей критику за 
манипулятивность, семья функционирует для молодежи как основной 
маркер подлинности исторического опыта. Высокий кредит доверия к 
семейным нарративам позволяет им выступать в качестве активной мо-
рально-этической рамки.

Ключевая функция этой рамки заключается в запуске процесса «гума-
низации» прошлого. Семейные истории не столько опровергают офици-
альную версию, сколько усложняют и дополняют ее через персонализа-
цию, акцентирование трагического измерения войны и введение мораль-
ной неоднозначности. Монументальный образ героя в представлениях 
молодежи обогащается многогранной фигурой выжившего, а идея госу-
дарственного триумфа обретает глубину через призму личной скорби.

Результат этого процесса гуманизации проявляется в критическом 
осмыслении молодежью современных коммеморативных практик. Опи-



• 2025. № 3 •

71

раясь на ценности, транслируемые в семье, респонденты выражают не-
приятие тех форм коммеморации, которые они воспринимают как профа-
нацию или неуместную демонстрацию воинственности. Семейная память 
формирует у них рефлексивную позицию по отношению к публичному 
дискурсу о войне.

Таким образом, коллективная память о Великой Отечественной войне 
у современного молодого поколения россиян представляет собой слож-
ное поле, характеризующееся одновременным существованием офици-
ального, монументального канона и личной, гуманизированной и зачас
тую противоречивой версии прошлого. Именно семейная память выпол-
няет важнейшую социокультурную функцию, препятствуя окончатель-
ной ритуализации и упрощению исторического сознания. Изучение этого 
взаимодействия позволяет глубже понять не только механизмы работы 
памяти, но и ценностные основания, на которых молодежь выстраивает 
свое отношение к историческому прошлому.

Источники
ИСиР ЮФУ 2025 — Материалы качественного социологического исследования 

«Великая Отечественная война в социальных представлениях современной 
российской молодежи», проведенного коллективом исследователей Ин-
ститута социологии и регионоведения Южного федерального университе-
та в марте-апреле 2025 г. Эмпирическая база: 5 фокус-групповых интервью 
(N=35), 21 глубинное интервью (N=21). Архив ИСиР ЮФУ.

Литература
Ассман 2014 — Ассман А. Длинная тень прошлого: Мемориальная культура и 

историческая политика / пер. с нем. Б. Хлебникова. М.: Новое литературное 
обозрение, 2014. 328 с.

Гриценко 2021 — Гриценко Г. Д. Память о Великой Отечественной войне как 
фактор консолидации российского полиэтничного общества // Бюллетень 
Калмыцкого научного центра РАН. 2021. № 2. С. 156–172. DOI: 10.22162/2587-
6503-2021-2-18-156-172

Грошева и др. 2020 — Грошева И. А., Грошев И. Л., Грошева Л. И. Коллективная 
память студенческой молодежи в эпоху постмодерна // Siberian Socium. 2020. 
Т. 4. № 3(13). С. 33–48. DOI: 10.21684/2587-8484-2020-4-3-33-48

Ивченков и др. 2021 – Ивченков С. Г., Никифоров Я. А., Ситникова С. В. Социальная 
память о Великой Отечественной войне в поколенческом ракурсе (кейс Сара-
товской области) // Социологические исследования. 2021. № 7. С. 125–136. 
DOI: 10.31857/S013216250014473-3

Кабытов и др. 2020 — Кабытов П. С., Кабытова Н. Н., Баринова Е. П. Семейные исто-
рии о Великой Отечественной войне: специфика исторических источников 
// Известия Саратовского университета. Новая серия. Серия: История. Меж-
дународные отношения. 2020. Т. 20. Вып. 4. С. 482–489. DOI: 10.18500/1818-
9601-2020-20-4-482-489

Лебедев и др. 2020 — Лебедев С. Д., Шаповалова И. С., Рощупкина Н. А., Шкапен-
ко  А.  А. Социальная травма и ценности поколений: Великая Отечественная 
война в исторической памяти студенческой молодежи // Научный результат. 
Социология и управление. 2020. Т. 6. № 2. С. 3–18. DOI: 10.18413/2408-9338-
2020-6-2-0-1



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

72

Логунова 2011 — Логунова Л. Ю. Семейно-родовая память как социальный фено-
мен. Кемерово: Кемеровский государственный университет, 2011. 227 с.

Миллер 2012 — Миллер А. И. Историческая политика в России: новый поворот? // 
Историческая политика в XXI веке: сб. ст. / под ред. А. Миллера, М. Липман. М.: 
Новое литературное обозрение, 2012. С. 328–367.

Московичи 1995 — Московичи С. Социальное представление: исторический 
взгляд // Психологический журнал. 1995. Т. 16. № 1. С. 3–18.

Сенюткина 2020 — Сенюткина О. Н. Рецензия на монографию «Спасибо праде-
ду за Победу…». Материалы IV этапа мониторинга «Современное российское 
студенчество о Великой Отечественной войне» // Вестник Института социо-
логии. 2020. Т. 11. № 4. С. 212–218. DOI: 10.19181/vis.2020.11.4.686

Степанова 2020 — Степанова Г. С. Содержание социальных представлений о го-
сударстве и отечестве у современной молодежи как проявление патриотизма 
// Международный научно-исследовательский журнал. 2020. № 4 (94). Ч. 2. 
С. 138–141. DOI: 10.23670/IRJ.2020.94.4.046

Тощенко 2020 — Тощенко Ж. Т. Что происходит с исторической памятью о Ве-
ликой Отечественной войне // Социологические исследования. 2020. № 5. 
С. 20–29. DOI: 10.31857/S013216250009444-7

Фадеев 2021 — Фадеев П. В. Историческая память россиян в социологических 
опросах: основания, реальность, проблемы // Вестник Института социоло-
гии. 2021. Т. 12. № 2. С. 36–54. DOI: 10.19181/vis.2021.12.2.710.

Хальбвакс 2007 — Хальбвакс М. Социальные рамки памяти / пер. с фр. и вступ. ст. 
С. Н. Зенкина. М.: Новое издательство, 2007. 348 с.

Braun, Clarke 2006 — Braun V., Clarke V. Using thematic analysis in psycho
logy. Qualitative Research in Psychology. 2006. Vol. 3. No. 2. Pp. 77–101. DOI: 
10.1191/1478088706qp063oa

Charmaz 2006 — Charmaz K. Constructing Grounded Theory: A Practical Guide Through 
Qualitative Analysis. London: Sage Publications, 2006. 288 p. 

Hirsch 2012 — Hirsch M. The Generation of Postmemory: Writing and Visual Culture 
After the Holocaust. New York: Columbia University Press, 2012. 320 p.


