
•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

121

УДК / UDC 394.7+398.332

Лунная девушка или лунный заяц: 
толкование лунных пятен 
у тюрко-монгольских народов Внутренней Азии1

Марина Михайловна Содномпилова1, Баир Зориктоевич Нанзатов2

The Moon Maiden or the Moon Hare: 
Interpretation of Lunar Spots 

among the Turkic and Mongolic Peoples of Inner Asia

Marina M. Sodnompilova1, Bair Z. Nanzatov2 

1 Калмыцкий научный центр РАН (д. 8, 
ул. И.  К. Илишкина, 358000 Элиста, 
Российская Федерация)

1 Kalmyk Scientific Center of the RAS (8, 
Ilishkin St., 358000 Elista, Russian Fe­
deration)

доктор исторических наук, ведущий 
научный сотрудник 

Dr. Sc. (History), Leading Research Asso­
ciate 

 0000-0003-0741-0494. E-mail: sodnompilova[at]yandex.ru

2 Калмыцкий научный центр РАН (д. 8, 
ул. И.  К. Илишкина, 358000 Элиста, 
Российская Федерация)

2 Kalmyk Scientific Center of the RAS (8, 
Ilishkin St., 358000 Elista, Russian Fe­
deration)

кандидат исторических наук, старший 
научный сотрудник

Cand. Sc. (History), Senior Research As­
sociate 

 0000-0001-8012-2515. E-mail: nanzatov[at]yandex.ru

Аннотация. Введение. Статья продолжает цикл работ, посвященных ноч­
ному светилу — луне. В фокусе внимания данной статьи — лунные пятна, 
их толкование в мифологии тюрко-монгольских народов исследуемого 
региона. Цель статьи — выявление примеров толкований лунных пятен в 
традиционном мировоззрении тюрко-монгольских народов Внутренней 
Азии, определение направлений и времени распространения фольклор­

© КалмНЦ РАН (KalmSC RAS), 2025 
© Содномпилова М. М. (Sodnompilova M. M.), Нанзатов Б. З. (Nanzatov  B. Z.), 2025

https://orcid.org/0000-0003-0741-0494
https://orcid.org/0000-0001-8012-2515


•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

122

ных мотивов, связанных с лунными пятнами, их влияния на повседневную 
жизнь обществ. Результаты. Выявлены три мотива, объясняющих лунные 
пятна. Это мотив девушки с ведрами, который является автохтонным для 
северной Евразии и наиболее поздним из всех известных мотивов. Этот 
мотив дополняется мотивом растения. Третий мотив связан с образом лун­
ного зайца. Исследование версий интерпретаций лунных пятен в культуре 
тюрко-монголов позволило обозначить территории, где возникли мотивы 
с девушкой-«водоношей» и зайцем, пути их распространения по Евразии 
и приблизительное время их распространения. Северной периферией рас­
пространения образа «лунного» зайца выступает территория проживания 
предбайкальских бурят. Имя девушки — духа-хозяина луны, обнаруженно­
го в мифах предбайкальских бурят, позволяет обозначить бурятскую «лун­
ную» девушку как пример слияния двух ключевых фольклорных мотивов 
евразийского континента — образа «лунной водоноши» и «лунного» зайца.
Ключевые слова: тюрко-монгольские народы, луна, мифологические обра­
зы, лунные пятна, «лунная» девушка, «лунный» заяц 
Благодарность: Исследование проведено в рамках государственной субси­
дии — проект «Универсалии и специфика традиций монголоязычных наро­
дов сквозь призму кросс-культурных контактов и системы взаимоотноше­
ний России, Монголии и Китая» (номер госрегистрации: 123021300198-4).
Для цитирования: Содномпилова М. М., Нанзатов Б. З. Лунная девушка 
или лунный заяц: толкование лунных пятен у тюрко-монгольских народов 
Внутренней Азии // Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН. 2025. 
№ 3. С. 121–131. DOI: 10.22162/2587-6503-2025-3-35-121-131

Abstract. Introduction. This article continues a series of works devoted to the night 
light – the moon. It focuses on moonspots and their interpretation in the mythology 
of the Turkic and Mongolic peoples of the region. The purpose of this article is to 
identify examples of the interpretation of moonspots in the traditional worldview of 
the Turkic and Mongolic peoples of Inner Asia, to determine the zone and time dis­
tribution of folklore motifs, their connections with moonspots, and their impact on 
the daily life of society. Results. Three motifs explaining moonspots were identified. 
The first is the motif of the maiden with buckets, which is indigenous to northern 
Eurasia and the latest of all known motifs. This motif is complemented by a plant 
motif. The third motif is associated with the image of the moon hare. The basis for 
the study of moonspot interpretations in Turkic and Mongolic culture is the terri­
tories where the motifs of the maiden-”water carrier” and the hare originate, the 
routes of their spread across Eurasia, and the approximate time of their spread. The 
northern periphery of the “moon” hare’s distribution is the territory inhabited by 
the Cis-Baikal Buryats. The name of the maiden — the spirit master of the moon, 
found in Cis-Baikal Buryat myths – allows us to identify the Buryat “moon” maiden 
as an example of the fusion of two key Eurasian folklore motifs — the image of the 
“moon water carrier” and the “moon” hare.
Keywords: Turkic and Mongolic peoples, moon, mythological images, lunar spots, 
moon maiden, moon hare
Acknowledgement. The reported study was funded by government subsidy, pro­
ject no. 123021300198-4 “Universals and Specifics in Traditions of the Mongolian-
speaking Peoples through the Prism of Cross-Cultural Contacts and the System of 
Relations between Russia, Mongolia and China”.
For citation: Sodnompilova M. M., Nanzatov B. Z. The Moon Maiden or the Moon 
Hare: Interpretation of Lunar Spots among the Turkic and Mongolic Peoples of 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

123

Inner Asia. Bulletin of the Kalmyk Scientific Centre of the RAS. 2025. No. 3. Pр. 121–
131. (In Russ.). DOI: 10.22162/2587-6503-2025-3-35-121-131

1. Введение 
Данная публикация продолжает серию работ, посвященных одному 

из главных небесных объектов — луне в традиционном мировоззрении 
тюрко-монгольских народов преимущественно Внутренней Азии. В фоку­
се внимания данной статьи — лунные пятна, их толкование в мифологии 
тюрко-монгольских народов исследуемого региона.

Лунные пятна, безусловно, притягивали взоры людей с древних вре­
мен, заставляя задумываться о том, как они могли появиться на безупреч­
но круглом и светлом лике луны. Самыми архаичными версиями пони­
мания природы лунных пятен являются взгляды, сложившиеся на афри­
канском континенте. Как удалось выяснить Ю. Е. Березкину, характерной 
чертой «африканских» воззрений сапиенсов о лунных пятнах был нефи­
гуративный характер их истолкования. Иными словами, в ранних пред­
ставлениях человека лунные пятна виделись непосредственно пятнами 
грязи, золы, песка, навоза, которыми было испачкано небесное светило в 
силу разных причин (зависти, в целях приглушения слишком яркого све­
та и т. д.). «Нефигуративный характер истолкования пятен на лунном дис­
ке объединяет Африку южнее Сахары с Австралией, Меланезией и Южной 
Америкой» [Березкин 2013: 99–100]. 

Нефигуративная интерпретация лунных пятен также обычна на юге 
Балкан и на Кавказе, известна в Восточной Европе и у енисейских кетов. 
«Однако по сравнению с вариантами фигуративного истолкования лун­
ных пятен таких случаев в Европе и Сибири ничтожно мало» [Березкин 
2013: 99–100]. Таким образом, в исследуемом нами регионе преимуще­
ственно распространены иные взгляды, объясняющие происхождение 
лунных пятен. Каковы же эти взгляды? 

2. Материалы и методы
Работа базируется на комплексном подходе к изучению прошлого. В 

исследовании приоритетными стали методы, разрабатываемые и апро­
бированные исследовательской группой под руководством Ю.  Е. Берез­
кина. Продуктивным, в частности, является исследование ареального 
распределения фольклорно-мифологических мотивов — метод, позволя­
ющий связать распространение мотивов с определенными культурными 
и демографическими процессами, происходившими в различные эпохи. 
Аналитическими единицами выступают разные транскультурно рас­
пространенные элементы — мотивы-образы, мотивы-эпизоды, личные 
имена персонажей мифов. Основными источниками исследования стали 
материалы по мифологии и фольклору тюрко-монгольских народов, от­
ражающие представления кочевников о спутнике нашей планеты, в том 
числе материалы архива Центра восточных рукописей и ксилографов Ин­



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

124

ститута монголоведения, буддологии и тибетологии Сибирского отделе­
ния РАН (ЦВРК ИМБТ СО РАН).

3. Основная часть
1. Девочка на луне. На территории Евразии было распространено не­

сколько версий толкования лунных пятен. Значительная их часть, ограни­
ченная северными территориями евразийского пространства, связана с 
образом девушки с коромыслом и ведрами. Этнографические и фольклор­
ные материалы, отражающие представления тюрко-монгольских народов 
о природе пятен на поверхности луны, в большинстве случаев  повествуют 
о девочке / девушке с коромыслом, ведрами и кустом тальника в руке, уне­
сенной на луну либо в наказание за оскорбление, либо по просьбе девочки, 
обижаемой мачехой. Это мотив, по выводам Ю. Е. Березкина, ограничен тер­
риторией северной Евразии [Березкин 2017: 156–157]. У тюрков Южной Си­
бири — алтайцев, хакасов, тувинцев, тофаларов лунные пятна толковались 
как чудовище Челбеген / Дьелбеген, мангыс, великан, пожиравший на земле 
людей. По просьбе божества он был схвачен луной и унесен на небо. В его 
руке виден куст черемухи: когда луна спустилась к Челбегену, он был за­
нят тем, что ел ягоды черемухи. Чудовище хваталось за ветки дерева, чтобы 
удержаться на земле [Лиморенко 2022: 27]. За пределами южносибирского 
региона близкий в чем-то мотив заточения чудовища на луне обнаружен в 
калмыцком мифе: «боги поймали чудовище Араху, приковали его цепями к 
железной телеге, врытой в луну. Темные пятна на луне — это и есть Араха и 
телега» [Семь звезд 2004: 43].

Как уже было сказано выше, в Южной и Восточной Сибири распростра­
нен мотив «лунной водоноши». В хакасском варианте мифа лунной ночью 
девочка пошла за водой и показала светилу кукиш. Луна оскорбилась, тут 
же опустилась на землю и взяла ее с собой [Бутанаев 2003: 46].

Монголы в лунных пятнах также видели девочку или молодую жен­
щину. Существует миф, в котором солнце и луна поделили между собой 
девушку: солнце забрало верхнюю часть тела девушки, а луна — нижнюю. 
С тех пор солнце стало мужчиной, а луна — женщиной [БНМАУ-ын 1987: 
385]. Это миф лег в основу уникальных свадебных традиций монголов, 
согласно которым жених и невеста, молясь перед небесными светилами, 
либо встают на изображения солнца (жених) и луны (невеста), сделанные 
из риса, либо эти изображения устанавливают позади них [Вяткина 1960: 
221; Эрдэнэболд  2012: 23].

Сюжеты бурятских мифов о лунных пятнах во многом совпадают с по­
добными сюжетами тюркских народов Южной Сибири. Главный персонаж 
бурятских мифов — это девочка, девушка, сирота, обижаемая мачехой. 

В одном из вариантов бурятских мифов, записанных П. П. Баторовым, 
речь идет о проклятии матери. Текст мифа достаточно объемный и со­
держит несколько мотивов, помимо основного, связанного с девушкой. 
В мифе говорится, что девушка, отправившаяся за водой, замешкалась у 
реки. «Мать долго ее ждала, наконец осердившись, громко стала звать ее 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

125

и крикнула: „Чтоб тебя схватили солнце и луна“» [Баторов. Ф. 14. Оп. 1. 
Ед хр. 13. Л. 1]. Как только мать сказала эти слова, солнце и луна спусти­
лись к девушке. Солнце, будучи быстрее и сильнее луны, схватило девуш­
ку с ведрами. Но между луной и солнцем вышел спор, кому из них владеть 
девушкой, ибо в проклятии матери оба упомянуты. Долго они спорили, 
но никто не уступал. «Наконец месяц предложил солнцу разрешить этот 
спорный вопрос следующим образом: месяц обещал всю землю покрыть в 
течение одного дня снегом (месяц считается эжином1 снега), и, если солн­
це этот снег растопит также в течение одного дня без остатка, а также 
в тот же срок раздвоит копыта у всех животных, то солнце приобретает 
право владеть девушкой единолично навсегда; в противном случае месяц 
присваивает девушку… Солнце проиграло свое пари и должно было усту­
пить девушку луне» [Баторов. Ф. 14. Оп. 1. Ед. хр. 13. Л. 2]. 

У забайкальских бурят, по материалам Г. Р. Галдановой, духом-хо­
зяйкой солнца и луны является девушка по имени Гуувэй. Она была по­
хищена месяцем, когда ходила за водой. Это случилось по вине матери, 
которая, потеряв дочь, кричала: «Где ты так долго пропадаешь, Солнце 
и Луна тебя забрали что ли?» [Галданова 1987: 17]. В это время по небу 
проплывал месяц, который, услышав слова матери, спустился на землю и 
забрал девушку. «Силуэт девушки на луне, держащей в одной руке ведро, 
а в другой — талинку, — это Гуувэй» [Галданова 1987: 17]. Гуувэй упоми­
нается при обрядах, адресованных светилам в семьях, где ожидали скорое 
появление ребенка. 

По мнению Ю. Е. Березкина, мотив «лунной водоноши», распростра­
ненный в Сибири и имеющий североамериканские варианты, имеет свои 
истоки в Восточной и Юго-Восточной Азии (мифологема «человек, по­
падающий на луну и остающийся там»). Появление женского персонажа 
Ю. Е. Березкин расценивает как инновацию, вариант с мужским персона­
жем является более архаичным. Того же мнения придерживается Исида 
Эйтиро, полагая, что мотив «лунной девушки» зародился в северной час­
ти Евразии [Эйтиро 1998: 28]. Распространение мотива «лунной водоно­
ши» «можно датировать не ранее, чем самым концом плейстоцена, если 
не ранним голоценом» [Березкин 2017: 151].

Мифы о девочке на луне легли в основу ряда запретов, адресованных 
детям, а также людям, отправившимся за водой на водоем. Поскольку де­
вочка-сирота плакала от холода и обиды на мачеху, пославшей ее ночью 
за водой, и луна, сжалившись над ней, забрала девочку к себе, хакасы за­
прещали детям ночью плакать. «Их предостерегали от этого рассказами 
о том, что плачущих малышей забирает к себе луна» [Бутанаев 2003: 46]. 

Миф, в основе которого лежит оскорбление луны и последующее на­
казание оскорбителя, обосновал запрет показывать рукой на луну, кото­
рого придерживались повсюду в Южной Сибири и в Забайкалье. В случае 
совершения подобного действия, чтобы не случилось несчастья, требова­
лось произнести следующее: «Не я показывал, а чурбан показал» [Бутана­
ев 2003: 46].

1 Эжин — дух-хозяин снега.



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

126

У предбайкальских бурят на основе мифа о похищенной луной девушке 
сформировался особый запрет, связанный с человеком, ушедшим за водой: 
«Иркутские буряты знают о том, какая участь постигла ту несчастную де­
вушку, а потому во избежание повторения подобного события, ушедшего 
за водой человека, ныне никто не имеет права звать и торопить, в случае 
крайне необходимости разрешается кричать: „Собака подавилась“» [Бато­
ров. Ф. 14. Оп. 1. Ед. хр. 13. Л.  3].

2. Лунный заяц. Южные, восточные и юго-восточные части Азии, вклю­
чающие Индию, Китай, Японию, Вьетнам, Корею объединяет образ лун­
ного зайца, живущего на луне. В других странах Юго-Восточной Азии 
были известны иные персонажи — трехлапая жаба, черепаха. В эволюции 
толкований лунных пятен исследователями отмечается первоначальное 
соседство зайца с жабой, затем замещение образа жабы зайцем. Образ 
зайца на луне в представлениях китайцев утвердился в эпоху Западной 
Хань (206 г. до н. э. – 9 г. н. э.), а широкое распространение получил в пер­
вой половине I в. н. э. Вэнь Идо (1899–1946), авторитетный комментатор 
«Чуских строф», проследил эволюцию мифологических мотивов лунной 
жабы и зайца. За исключением «Вопросов к небу», отмечал он, до ди­
настии Хань (206 г. до н. э. – 220 г. н. э.) нет достоверных сведений о на­
личии каких-то фигур на луне. Раньше всего упоминается жаба в «Хуай  
наньцзы» (середина II в. до н. э.). Жаба и заяц впервые упоминаются Лю 
Сяном (77 – 6 гг. до н. э.), а наиболее ранние изображения зайца и жабы 
на луне обнаружены на погребальных полотнищах раннеханьских захо­
ронений археологического памятника Мавандуй (могильники № 1 и 3) 
в г. Чанша провинции Хунань. Они датируются концом первой половины 
II в. до н. э. Луна изображена на полотнище в виде нарождающегося меся­
ца, выше которого расположена темная жаба, выше которой уже изобра­
жен белый заяц в прыжке [Майоров, Стеженская 2020: 156]. Образ жабы и 
зайца позднее замещается образом одного зайца. Вэнь Идо связывал на­
чало упоминания одного только зайца с апокрифическими сочинениями 
(вэйшу), появившимися при Западной Хань (206 г. до н. э. – 9 г. н. э.), но 
достигшими наибольшего влияния в первой половине I в. н. э.» [Майо­
ров, Стеженская 2020: 154]. Не избежал трансформаций и облик самого 
зайца. «От простого горизонтального зайца в прыжке он переходит к изо­
бражению в танское время (VII–X вв.) стоящего в человеческой позе зайца 
с пестом в передних лапах, который погружен в расположенную рядом 
ступу» [Майоров, Стеженская 2020: 157]. Образ зайца, толкущего в ступе 
снадобье бессмертия, нередко дополненный коричным деревом, стано­
вится наиболее известным, распространившись по Восточной, Централь­
ной Азии. Как считает Исида Эйтиро, цикл представлений о лунном зайце 
распространен намного шире, чем о человеке, зачерпывающем воду [Эй­
тиро 1998: 28].

Относительно древности появления образа зайца в толковании лун­
ных пятен в культуре китайцев до сих пор ведутся споры. Обоснованы 
они тем, что видели в лунных пятнах зайца не только в Китае, но и в Ин­



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

127

дии. В санскритских названиях луны появление пятен считают следами 
антилопы или зайца, и соответственно имена этих животных входят в 
многочисленные названия луны. Хорошо известны санскритские выра­
жения šaša-dhara ‘держащий зайца’, šašin ‘имеющий или несущий зайца’. 
Эти названия были калькированы в тибетский язык в форме ri-bong dzin 
(-pa),  ri-boncan («с зайцем») и монгольский  язык taulai-tu, taulai-yi bariγci. 
Есть в тибетском и монгольском языках и такие варианты названий как 
«со знаком зайца» (тиб. ri-bon mtshan, монг. taulai belge-tü), «с тенью зай­
ца» (тиб. ri-bong grib-ma, монг. taulai següder-tü). Для последнего названия 
буквального санскритского прототипа нет [Яхонтова  2008: 123].

«Лунный заяц» распространился по всей южной и северной перифе­
рии Китая. Среди монгольских народов он зафиксирован у халха-монго­
лов, монголов Ордоса, ойратов [Березкин 2017: 67]. Хорошо известен он 
корейцам и японцам [Эйтиро 1998: 27–28]. У монгольских народов актуа­
лен образ зайца, привнесенный в регион с распространением буддизма. 
Согласно калмыцкой версии мифа, душа божества Шагджимуни, пребы­
вая в теле зайца, повстречала на своем пути умирающего от голода чело­
века. «Заяц добровольно отдался этому страннику на съедение. В память 
об этом подвиге бурхана Шакджимуни1 на луне появилось изображение 
зайца» [Семь звезд 2004: 48]. «Этот вариант имеет очевидное индийское 
происхождение. Он широко распространен в Южной Азии, где протагони­
стом бывает как Будда, так и некий брахман, отождествляемый с меся­
цем» [Березкин 2017: 67].

К северу от Монголии этот образ исчезает. Заяц в толкованиях лунных 
пятен в бурятских мифах и ритуальной сфере не отмечен. Однако следы 
представлений, связанных с зайцем на луне, в мифологии все же обна­
руживаются. Так, среди бурятских мифов особняком выделяются мифы 
предбайкальских бурят о девушке, взятой луной, значимость которых об­
условлена их косвенной связью с «лунным зайцем».

Каким образом в бурятских мифах просматриваются следы лунного 
зайца? Как уже было показано выше, в мифах предбайкальских бурят ду­
хом-хозяйкой луны становится девушка, похищенная либо взятая луной 
из жалости. В бурятском шаманском пантеоне этот дух занимает опреде­
ленное место. «Изображение этой девушки, сделавшейся хозяйкой солн­
ца и луны или одной только луны, рисуют иногда на шаманских ящиках 
(ширэ), и ее же буряты видят в лунных пятнах» [Хангалов 1958: 319]. 
Дух-хозяйка луны упоминается в шаманских призываниях, адресованных 
луне и солнцу, а также их помощницам — двум шаманкам из рода шоно по 
имени Эрмеелжи галзу и рода дурлае Абагантского ведомства по имени 
Бохо боохое. К ним шаманы обращаются в случае бездетности семейной 
пары или в случае болезни детей [Михайлов 1996: 73].  

Мифы предбайкальских бурят о девушке, взятой луной, выделяются 
тем, что главный персонаж — девушка может связываться либо с конк­
ретной этнической группой бурят, либо с ведомством, из которого она 
происходит. В версии, записанной П. П. Баторовым, отмечено: «У бурят 

1 Так в источнике.



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

128

взятая луной девушка входит в состав Ехэ-онгона и упоминается, что она 
была из рода сагаан-баргат» [Баторов. Ф. 14. Оп. 1. Ед. хр. 13. Л. 1]. В мате­
риалах В. А. Михайлова эта девушка происходит из Ленского ведомства 
[Михайлов 1996: 73].

В контексте проблемы присутствия следов лунного зайца в бурятских 
мифах для нас особый интерес представляет не сама девушка, а ее имя. В 
материалах М. Н. Хангалова есть описание духа-хозяина солнца и луны, 
и упоминается ее имя: «Солнце и луна имеют одного обладающего духа, 
одного хозяина — эжина солнца и луны, особу женского пола Шандаги­
на Хундагина» [Хангалов 1958: 319]. В имени этого духа его первая часть 
происходит от слова шандаган (монг. чандаган) — ‘заяц-русак’, ‘заяц-бе­
ляк’ [БРС 1973: 720; БАМРС 2002: 306], а вторая часть имени Хундагина 
связана с выражением хундаган сагаан ‘белый-пребелый’, ‘белоснежный’ 
[БРС 1973: 601].

Слово «заяц» с сопутствующим обозначением его цвета «белый» при­
суще имени духа-хозяйки луны и в мифе, зафиксированном В. А. Михай­
ловым. «Кроме названного потомства у луны и Солнца есть три сына, 
которые женаты на бурятской девице из Ленского ведомства по имени 
Шандаган Сагаан туулае, т. е. „Белая, как заяц“. Шандаган Сагаан туулае 
была похищена луной в то время, как шла за водою с ведрами. Когда луна 
схватила ее, чтобы унести на небо, то она ухватилась за тальниковый 
куст, с которым вместе и унесла ее к себе луна. Лунные пятна считаются 
бурятами за эту девицу с кустом тальника» [Михайлов 1996: 73].

Данные сведения бурятских мифов с указанием имени духа-хозяйки 
луны (иногда и солнца), на наш взгляд, являются свидетельством от­
ражения образа лунного зайца, распространенного в Восточной Азии. 
Особенно подчеркивается определение «белый» по отношению к зайцу. 
Это определение фигурирует и в материалах П. П. Баторова, когда он упо­
минает этническую общность бурят, к которой принадлежала «лунная» 
девушка — сагаан баргат («белые баргаты»). Напомним, что заяц на по­
гребальных полотнищах раннеханьских захоронений археологического 
памятника Мавандуй также изображен белым.

Упоминаемая П. П. Баторовым бурятская этническая группа сагаан-
баргат, скорее всего, имеет отношение к архаичной и крупной общности 
баргуты, которая во времена Монгольской империи была рассеяна по об­
ширной территории [Нанзатов 2016], включая северо-восток Китая, на­
зываемый Барга, где и поныне проживают две группы баргутов — «ста­
рые» и «новые». Также крупные группы баргутов отмечаются в районе 
Ляодуна, к югу от Хингана в Горлосе, в Шилин-голе, в Алашани, неболь­
шие группы дисперсно разбросаны по всей Монголии. Для всех носите­
лей этнонима баргу особым сакральным статусом наделена территория 
их исконного проживания — Баргуджин-токум (Прибайкалье). Полагаем, 
что для многих баргутов возвращение на свою прародину оставалось за­
ветной целью, и некоторые из них смогли осуществить задуманное. Вер­
нувшиеся в Забайкалье баргуты известны как оргодой бодонгуты среди 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

129

хори-бурят, чипчинуты оказались среди маньковских хамниган, в Пред­
байкалье подразделение баргут отмечено у аларских шаранутов. Кроме 
того, мотив о происхождении от баргутов есть у булутов, являющихся 
подразделением булагатской группы Обогони олон. Мотив о сагаан-бар­
гатах, вероятно, является еще одним косвенным указанием, на наличие 
возвратных миграций баргутов в Предбайкалье, в частности в состав 
крупной этнической общности эхирит. За исключением сведений П. П. Ба­
торова, исследователи этнического состава бурят не отмечают подобного 
этнонима. В этой связи можно предположить вливание сагаан баргутов в 
состав другой группы бурят, впоследствии растворившихся в их окруже­
нии и оставивших след по женской (материнской) линии.

Цвет зайца, живущего на луне, — это отдельная проблема. В рассужде­
ниях древних китайских философов привлекает внимание тот факт, что 
древние китайцы видели образ зайца отнюдь не в серых лунных пятнах. 
Китайский мудрец Лю Сян видел в более темной части лунного диска лун­
ную жабу. Опираясь на учение инь-ян, саму луну и живущую на ней лун­
ную жабу он относил к женской темной стихии инь, а лунного зайца — к 
мужской светлой стихии ян. Согласно Лю Сяну, без наличия ян луна не 
могла бы обладать свечением. Таким образом, «лунный» заяц представ­
лял собой более светлые участки лунного диска. «Такое „теоретическое“ 
объяснение затененной части луны как жабы, а неполного светящегося 
диска луны как зайца было в обиходе уже в конце Западной Хань на ру­
беже нашей эры» [Майоров, Стеженская 2020: 154]. Очень заманчиво свя­
зать эти древнекитайские воззрения о белом «лунном зайце» с бурятской 
«лунной» девушкой по имени «Белая, как заяц», и в действительности 
такая связь вполне возможна. Особую значимость личных имен персона­
жей в исследованиях межкультурных связей подчеркивает Ю. Е. Березкин 
[Березкин 2019: 31]. 

Представляет интерес и обязательный атрибут «лунной» девушки» — 
куст тальника, за который она ухватилась, когда ее забирал месяц. Это 
самостоятельный мотив, происхождение которого связано с образом де­
рева, растущего на луне, либо улетевшего на луну. «В Сибири мотив дол­
жен был появиться задолго до II тыс. до н. э., на что указывают близкие 
параллели на северо-западном побережье Северной Америки у хайда и 
цимшиан» [Березкин 2017: 54]. Тальник является одним из сакральных, 
почитаемых кочевниками растений, способного изгонять злых духов, об­
ладающего лечебными свойствами. Эти свойства и функции тальника 
схожи с лечебными свойствами других мифических деревьев (коричного 
дерева, баньяна, сафлора) в сюжетах мифов южных регионов евразийско­
го континента и островных культур. 

4. Заключение
В представлениях тюрко-монгольских народов Внутренней Азии фик­

сируются три мотива, объясняющих лунные пятна. Это мотив девушки 
с ведрами, попавшей на луну по разным причинам (из жалости луны, в 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

130

результате проклятия матери / мачехи, в результате оскорбления луны). 
Данный мотив является автохтонным для северной Евразии и наиболее 
поздним из всех известных мотивов. Этот мотив дополняется мотивом 
растения: в мифах тюрко-монгольских народов это преимущественно 
куст тальника и в одном случае — ветка черемухи (в алтайском мифе о 
чудовище). И мотив дерева, и мотив воды в «лунных» мифах разных наро­
дов, по мнению И. Эйтиро, отражают наличие «изначальной связи между 
луной и бессмертием» [Эйтиро 1998: 34].

Другим мотивом является образ «лунного» зайца, происхождение ко­
торого связано с Китаем либо Индией. На территории Внутренней Азии 
мы видим постепенное затухание мотива к северу. И если в мифах монго­
лов образ зайца вполне осязаем, то у бурят к северу от озера Байкал образ 
зайца зашифрован в имени антропоморфного духа-хозяйки луны — де­
вицы Шандаган Сагаан туулае («Белая, как заяц»). Среди якутов данный 
образ не известен (либо еще не выявлен).

Конкретика, характеризующая мифы предбайкальских бурят (нали­
чие имени персонажа, указание этнической группы, ведомства), на наш 
взгляд, свидетельствует о позднем привнесении в Сибирь мотива о «лун­
ном» зайце с мигрировавшими на север монголоязычными группами из 
Китая. Среди бурят мифические нарративы о зайце не прижились: оста­
лось лишь название зайца в имени более привычного персонажа — «лун­
ной» девушки. Полное отсутствие мотива «лунного» зайца у якутов гово­
рит о том, что привнесение его в бурятскую среду произошло после того, 
как часть предков якутов из Прибайкалья ушла на север (долина р. Лена). 
Ориентировочно это время датируется  XIV–XVI вв.1 [Нанзатов, Тишин 
2024: 81–93]. Таким образом, результаты применения ареального метода 
к распространению фольклорных мотивов, отражающих представления 
о лунных пятнах в мировоззрении тюрко-монгольских народов Внутрен­
ней Азии, могут представлять определенный интерес и для реконструк­
ции этногенетических процессов в данном регионе.

Источники
Баторов — Баторов П. П. Легенда о девушке, похищенной луной // ЦВРК ИМБТ 

СО РАН. Личный архивный фонд П. П. Баторова № 14. Оп. 1, Д. 13.
БАМРС 2002 — Большой академический монгольско-русский словарь в 4 тт. / отв. 

ред. Г. Ц. Пюрбеев  Т. 4. Х–Я. М.: Academia, 2002. 532 с.
БНМАУ-ын 1987 — БНМАУ-ын угсаатны зүй. 1 боть / ред. С. Бадамхатан. Улаанба­

атар: Улсын хэвлэлийн газар,1987. 432 х.
БРС 1973 — Бурятско-русский словарь / сост. К. М. Черемисов. М.: Советская эн­

циклопедия, 1973. 803 с.

1 Пристальное внимание определению хронологии бурятско-якутских кон­
тактов на примере этнонимов было уделено в серии работ В. В. Тишина и Б. З. Нан­
затова. Методы исторической лингвистики, использующие в качестве источника 
этнонимы, позволяют внести ясность в процессы миграции населения средневе­
ковой эпохи во Внутренней Азии и шире. В свою очередь данные этих исследова­
ний полезны в исследованиях времени распространения фольклорных мотивов 
в исследуемом регионе. 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

131

Семь звезд 2004 — Семь звезд. Калмыцкие легенды и предания / сост. Д. Э. Баса­
ев. Элиста: Калм. кн. изд-во, 2004. 415 с.

Литература
Березкин 2013 — Березкин Ю. Е. Африка, миграции, мифология. Ареалы распро­

странения фольклорных мотивов в исторической перспективе. СПб.: Наука, 
2013. 320 с.

Березкин 2017 — Березкин Ю. Е. Рождение звездного неба. Представления о ноч­
ных светилах в исторической динамике. СПб.: МАЭ РАН, 2017. 316 с.

Березкин 2019 — Березкин Ю. Е. Возраст мотива и способы его определения // 
Фольклор: структура, типология, семиотика. 2019. Т. 2. № 1. С. 17–45.

Бутанаев 2003 — Бутанаев В. Я. Бурханизм тюрков Саяно-Алтая. Абакан: Хакасск. 
гос. ун-т, 2003. 260 с.

Вяткина 1960 — Вяткина К. В. Монголы Монгольской Народной Республики 
(Материалы историко-этнографической экспедиции Академии наук СССР и 
Комитета наук МНР 1948–1949 гг.) // Восточно-Азиатский этнографический 
сборник. М.; Л.: Наука, 1960. С. 159–269.

Галданова 1987 — Галданова Г. Р. Доламаистские верования бурят. Новосибирск: 
Наука, 1987. 113 с.

Лиморенко 2022 — Лиморенко Ю. В. Мотив заточения на Луне в мировой и сибир­
ской мифологии // Сюжетология и сюжетография. 2022. № 1. С. 20–30.

Майоров, Стеженская 2020 — Майоров В. М., Стеженская Л. В. Лунный заяц и зай­
ка серый: к вопросу одного общего фольклорного мотива // Россия и Китай: 
диалог культур. Статьи, доклады, тезисы. Чэнду. М.: ИДВ РАН, Сычуаньский 
университет, 2020. С. 148–162.

Михайлов 1996 — Михайлов В. А. Религиозная мифология. Улан-Удэ: Соел, 1996. 
111 с.

Нанзатов 2016 — Нанзатов Б. З. К вопросу о ранней этнической истории баргу-
бурятской общности // Вестник Калмыцкого института гуманитарных ис­
следований РАН. 2016. Т. 9. № 1(23). С. 99–106.

Нанзатов, Тишин 2024 — Нанзатов Б. З., Тишин В. В. Монгольский аффикс + S 
в якутских этнонимах как хронологический маркер исторических бурят­
ско-якутских контактов: к постановке вопроса // Социолингвистика. 2024. 
№ 2(18). С. 81–93.

Хангалов 1958 — Хангалов М. Н. Собрание сочинений. В 3 тт. Т. I. Улан-Удэ: Бу­
рятск. кн. изд-во, 1958. 550 с.

Эйтиро 1998 — Эйтиро И. Мать Момотаро. Исследование некоторых аспектов 
истории культуры / пер. с яп. А. М. Кабанова. СПб.: Петербургское востокове­
дение, 1998. 224 с.

Эрдэнэболд 2013 — Эрдэнэболд Л. Традиционные верования ойрат-монголов (ко­
нец XIX – начало XX в.). Улан-Удэ: БНЦ СО РАН, 2013. 196 с.

Яхонтова 2008 — Яхонтова Н. С. Названия Луны (санскрит – тибетский  – мон­
гольский) // Mongolica–VIII. СПб.: Петербургское востоковедение, 2008. 
С. 118–127.


