
•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

148

УДК / UDC 811.512.142

Апперцептивная специфика 
документально-мемуарного изложения: 
поэмы о войне1

Фатима Таулановна Узденова1, Тахир Зейтунович Толгуров2

Apperceptive Specifics of Documentary Memoir 
Presentation: Poems about the War

Fatima T. Uzdenova1, Takhir Z. Tolgurov2

1 Институт гуманитарных исследова-
ний — филиал Кабардино-Балкарско-
го научного центра РАН (д. 18, ул. Пуш-
кина, 360000 Нальчик, Российская Фе-
дерация)

1 Institute of Humanitarian Researches — 
branch of Kabardino-Balkarian Scientific 
Center of the RAS (18, Pushkin St., 360000 
Nalchik, Russian Federation)

доктор филологических наук, веду-
щий научный сотрудник

Dr. Sc. (Philology), Leading Research 
Associate

 0000-0002-5378-9514. E-mail: uzdenova_kbigi[at]mail.ru

2 Кабардино-Балкарский научный 
центр РАН (д. 2, ул. Балкарова, 360002 
Нальчик, Российская Федерация)

2 Kabardino-Balkarian Scientific Center of 
the RAS (2, Balkarov St., 360002 Nalchik, 
Russian Federation)

доктор филологических наук, веду-
щий научный сотрудник

Dr. Sc. (Philology), Leading Research 
Associate

 0000-0001-6208-9678. E-mail: kangaur64[at]yandex.ru

Аннотация. В работе рассматривается апперцептивная специфика поэм с 
документально-мемуарной основой. Материалом исследования стали про-
изведения карачаево-балкарских авторов — С. С. Гуртуева, А. М. Урусовой и 
других. Результаты исследования показали, что для послевоенной поэзии 
Северного Кавказа характерен переход от эмоционально-иллюстративного 
изображения войны к ее глубокому социально-философскому осмыслению. 

© КалмНЦ РАН (KalmSC RAS), 2025
© Узденова Ф. Т. (Uzdenova F. T.), Толгуров Т. З. (Tolgurov T. Z.), 2025

https://orcid.org/0000-0002-5378-9514
https://orcid.org/0000-0001-6208-9678


• 2025. № 3 •

149

Доминирующими становятся крупные формы (лирико-философские и ге-
роико-биографические поэмы, поэмы-посвящения), в которых централь-
ное место занимает тема памяти. Установлено, что ключевой особенностью 
творчества национальных авторов является синтез документальной осно-
вы, стремления к достоверности и личностного, часто автобиографическо-
го начала. 
Ключевые слова: карачаево-балкарская литература, поэмы о войне, мему-
арное начало, документализм 
Для цитирования: Узденова Ф. Т., Толгуров Т. З. Апперцептивная специфика 
документально-мемуарного изложения: поэмы о войне // Бюллетень Кал-
мыцкого научного центра РАН. 2024. № 3. С. 148–161. DOI: 10.22162/2587-
6503-2025-3-35-148-161

Abstract. This article examines the apperceptive specificity of poems with a 
documentary and memoir basis. The study’s material includes large-format 
canvases by Karachay-Balkar authors S. Gurtuyev, A. Urusova and others. The 
results of this study demonstrate that the post-war poetry in the North Caucasus 
is characterized by a shift from emotionally illustrative depictions of the war to its 
profound socio-philosophical understanding. Larger forms (lyrical-philosophical, 
heroic-biographical and dedication poems), in which the theme of memory 
occupies a central place, become dominant. It has been established that the key 
feature of the work of these national authors is the synthesis of a documentary 
basis, a desire for authenticity, and a personal, often autobiographical, element. 
Keywords: Karachay-Balkar literature, war poems, memoir beginning, 
documentary
For citation: Uzdenova F. T., Tolgurov T. Z. Apperceptive Specifics of Documentary 
Memoir Presentation: Poems about the War. Bulletin of the Kalmyk Scientific Center 
of the RAS. 2025. No. 3. Pр. 148–161. (In Russ.). DOI: 10.22162/2587-6503-2025-
3-35-148-161

1. Введение
Война кардинальным образом изменила эстетические приоритеты 

писателей, в том числе карачаево-балкарских, сформировав совершенно 
особую обстановку, способствовавшую, с одной стороны, опрощению и 
примитивизации художественного восприятия, с другой — началу про-
цесса содержательного и аксиологического освоения структур фольк
лорного происхождения. Авторы акцентируют внимание на мужестве 
и самопожертвовании ради Родины, главная цель — создание поведен-
ческого эталона. Герои произведений исключительно бесстрашны, и в 
смысле традиционного наполнения их образы соответствуют нормам 
милитарно-маскулинного ордера мужского поведения, воплощенно-
го в устном народном творчестве. Стандарты поведения и мотивации, 
веками разрабатывавшиеся в национальном фольклоре народа, ока-
зались востребованы, более того — идеально вписались в идеологию 
государства на этапе военного противостояния с фашистской Германи-
ей и до этого — во время Финской войны и конфликта на Халхин-Голе. 
Можно утверждать, что первые произведения о войне носят не столь-
ко информационный характер, сколько оценочный и агитационный, 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

150

декларативный, гипертрофированно пафосный. «Натуралистическое» 
описание — особенность прозы и поэзии военной поры. Осмысление ху-
дожественных образов, разносторонние взгляды на военную проблема-
тику появляются у национальных авторов позже.

С годами изображение военной действительности на уровне эмоции, 
непосредственно-чувственной рефлексии в северокавказской поэзии 
(«Ант» (Клятва, 1942), «Атала юйю» (Отчий дом, 1942), циклы стихов 
«Перекоп» (1943–1944) и «Сиваш» (1944–1945) К. Ш. Кулиева, «Таулу 
джашчыкъ» («Мальчик-горец», 1942–1948) К. С. Отарова, «Партизаны 
Кабарды» (1944) А. А. Хавпачева (поэма А. А. Хавпачева приближена к 
жанру традиционной «песни о храбрых мужах»), «Отец» (1944–1945) 
А.  П.  Кешокова, «Подвиг» (1946–1957) А. О. Шогенцукова, «Друг мой» 
А.-В. Б. Сулейманова и др.) теряет актуальность, «появляются произ-
ведения, написанные с ощущением временной дистанцированности от 
описываемых событий» [Узденова 2020: 200], в основном, в форме рас-
сказа участника боев («Шохлукъ» («Дружба») карачаевца О. А. Хубиева, 
«На могиле друга» адыгейца X.  Ш. Ашинова, «Память» адыгейца И. Ш. 
Машбаша,  «Сталинградцам» К. Ш. Кулиева и др.). «Их авторы не толь-
ко фиксировали (закрепляли) информацию о событиях, участниками, 
свидетелями или наблюдателями которых они были, но и оставляли по-
томкам специфический письменный памятник прошлого, позволяющий 
изучать и обстановку в обществе в целом, и духовный мир отдельных 
индивидуумов, составляющих этот социум» [Георгиева 2012: 126–127]. 
«Ретроспективу можно рассматривать как онтологическую метафору 
автобиографического жанра, именно при ее помощи происходит путе-
шествие человека во времени, позволяющее соотнести прошлое и на-
стоящее, внутреннее и внешнее и превратить „взгляд назад“ в дискур-
сивную темпоральность» [Нюбина 2013: 86].

Индивидуальный характер фиксации окружающего, специфика 
применяемых мнемонических моделей, перманентное сопоставление 
культурных стереотипов — субъективного «я» автора и его оппонен-
тов, использование эффекта присутствия в описываемых хронологи-
ческих локациях, свобода в выборе нарративных типов при передаче 
событий и обстоятельств — ряд особенностей, актуализирующих ме-
муарный канон в аксиосфере литературы. Основные из определяющих 
признаков — личностное начало («весь рассказ о прошлом строится 
через призму индивидуального восприятия автора» [Тартаковский 
1980: 27]), ретроспективность; память; хроникальность повествова-
ния; достоверность — все это обеспечивают суггестивность и саспенс-
эффект.

2. Материал и методы
Материалом исследования послужили поэмы карачаево-балкарских 

авторов — С. С. Гуртуева, А. М. Урусовой, Х. Б. Байрамуковой и др., позво-
лившие выявить признаки документально-мемуарного жанра (личност-



• 2025. № 3 •

151

ное начало, ретроспективность, аутентичность), тем самым углубив и 
расширив представления о различных литературных явлениях, о приро-
де поэмного жанра, алгоритмах анализа сюжетостроения и конфликтных 
линий в произведениях о Великой Отечественной войне.

В работе применены сравнительно-сопоставительный, структурно-
семантический, историко-типологический методы исследования. 

3. Поэмы о войне. Мемуарный канон
К середине XX в. в поэзии народов Северного Кавказа формируется це-

лый пласт произведений, фактографическая основа которых однозначно 
восходила к нелегкому опыту восприятия социальных катаклизмов воен-
ного и депортационного периодов. Авторами выступают как те, что прош-
ли 1940–1950-е гг. детьми и подростками (Т. М. Зумакулова, С. С. Гуртуев, 
Б. Х. Тхайцухов, М. С. Атабаев, др.), так и представители первых поколений 
советских национальных писателей, такие как К. Ш. Кулиев, О. А. Хубиев, 
К. С. Отаров, Х. Б. Байрамукова, А. М. Урусова, Н. Г. Джусойты, А. П. Кешоков 
и целый ряд других. Жанровая и родовая принадлежность их творений 
охватывает практически весь диапазон литературных текстов — от ко-
ротких лирических образцов до романа-эпопеи, — однако де факто все 
они объединены общим эмотивным статусом и дискурсивной основой, 
представляющей из себя адресацию к переломным, часто трагическим 
эпизодам войны и послевоенного существования.  

С литературоведческой точки зрения общий корпус текстов этих лет 
представлял собой очевидный переломный момент перехода националь-
ных литератур на новый этап развития, изменения «чисто эмоциональ-
ного и иллюстративного изображения военной действительности — к ее 
анализу, к социально-историческому и философскому осмыслению» [Теп-
пеев 1981: 143]. Такого рода новизна образного мышления с очевидной 
силой проявилась в поэмном жанре, преимущественно в героико-биогра-
фических поэмах и поэмах-посвящениях. Как правило, в них нет биогра-
фии героя и «биографии» подвига; цель их, по словам А. Г. Жакова, не в 
том, чтобы «внести имена героев в табель о рангах, а показать силу духа 
и красоты человеческой» [Жаков 1981: 49]. Образцом поэм-посвящений 
в советской поэзии являются «Человек» В. П. Туркина, «В полный рост» 
Е. А. Евтушенко, «Бессмертие» А. В. Софронова и др. В национальной ли-
тературе они представлены именами И. Х. Бабаева — «Бийик сын» («Вы-
сокий обелиск»), А. М. Теппеева — «Къурч комиссар» («Стальной комис-
сар»), Д. Т. Мамчуевой — «Джашла аугъан джерледе гокка хансла джылар-
ла» («На месте гибели ребят цветы заплачут»), С. С. Гуртуева — «Алим».

Биографическая поэма Салиха Гуртуева «Тёрт алма терек» («Четыре 
яблони», 1970) [Гуртуев 1978: 79–97] — поэтические мемуары без очевид-
ного присутствия фантазийной составляющей — о мирной жизни, этни-
чески окрашенном ощущении окружающего в преддверии и присутствии 
роковой, точнее даже, фатальной силы, не воспринимающейся порожде-
нием человеческого разума и деятельности. Это, кстати, общий момент 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

152

всех литератур СССР — враг оценивается как злой «Deus ex machina», и 
разница в его осмыслении, например, в карачаево-балкарской и русской 
системах эстетического восприятия — лишь в количестве строк, посвя-
щенных эмпирически понимаемой истории фашизма.

Символика поэмы «Четыре яблони» также восходит к прямой экст
раполяции, без видимых попыток усложнения образа и насыщения его 
дополнительной информацией, — видимо, это не входило в творческую 
сверхзадачу художника. Его «четыре яблони», символизирующие наслед-
ников героя Солтанбека (прототипом является отец автора) («Песенка 
яблони Салима», «Песенка яблони Салиха» и т. д.), вполне читаемы, более 
того, их альтернативные ассоциативные выходы не предполагаются, это 
авторская данность.

С. С. Гуртуев поэт со сложнейшим метафорическим мышлением, в то 
же время на концептуальном уровне ему свойствен абсолютный кларизм. 
И надо признать, что эта черта его индивидуального стиля впервые четко 
проявилась именно в данной поэме. 

Это приобретало особое значение в той эволюционной точке, ког-
да большинство авторов региона еще не обрели навыка многомерного 
символического осмысления объекта, когда любой предмет трактовался 
дистанцировано от его символической компоненты, все еще находясь в 
границах своей первичной ипостаси. Это тем более заметно ввиду такого 
простого факта, что в поэзии народов Северного Кавказа прием олицет
ворения в растениях мыслящего и переживающего субъекта стал тра-
диционным — здесь можно упомянуть и лирико-драматическую поэму 
кумыкского автора Магомеда Атабаева «Похищенная смерть» [Атабаев 
1968] с эмблематической составляющей — три тополя, олицетворяющие 
погибших сыновей героини. «М. Атабаев оперирует образами-символами. 
Он повествует о конкретной матери, образ которой в результате лири-
ко-философских раздумий поэта вырастает в символ всех матерей, поте-
рявших на фронте своих сыновей… Но при этом не менее значим и об-
раз исповедующегося, повествователя. Мальчишка-почтальон вбирает в 
себя боль матери и адекватно доводит ее до читателей. Он все время пом-
нит об однажды неврученном трагическом письме, он все время помнит 
себя — того мальчишку с почтовой сумкой на плече, и видит перед собой 
мать, не дождавшуюся от него горького письма. Неврученная похоронка 
определяет то, что он всю последующую жизнь проживает по существу 
под ее сенью, под сенью смерти. Смерть (ажжал) вырастает, таким обра-
зом, в символ жестокой, беспощадной войны» [Гусейнов 2024: 54]. 

У С. С. Гуртуева дендрологические черты яблонь остаются на факуль-
тативном уровне. Это, прежде всего, люди, дети, и в этом их открытая 
функциональная роль в ткани поэмы. Фактически, с точки зрения пред-
ставления образа, балкарский поэт вышел на новый структурный уро-
вень описания объекта, уровень, который можно охарактеризовать как 
«контекстуальный», — когда семантика фиксируемого предмета не огра-
ничена границами его обычного смысла и колеблется в широких рамках 



• 2025. № 3 •

153

предлагаемой автором ситуации. Этот прием, ко всему прочему, становит-
ся системо- и стилеобразующим для С. С. Гуртуева, позволив ему, уходя 
от «поэтических условностей», привлекать в тексты прямые номинации 
объектов визуально и сенситивно достоверных, но при этом обладающих 
субъективными нюансами смыслового содержания, напрямую восходя-
щим к специфике мышления автора:
О, жыйырма бла экинчи июнь...
Танг белги тау башларында уюду.
Къарангы къанатларын жерге 
ийди.
Уку да ашыгъып кирди уягъа.
Кертме капол юзюлюп тюшдю 
жаргъа.
Чыпчыкъла да тоймадыла къал-
къыудан.
Къурманкъыз а тебиреди халжар-
гъа...
Челеги тюшюп кетип дынгырда-
ды...
Халжарда ийнеги да ынгырдады...

‘...О двадцать второе июня…
Утренняя заря застыла на верши-
нах гор.
Тьма своими крылами 
Накрыла землю,
Сова спешно скрылась в гнезде.
Грушевые почки (ветки) упали в 
обрыв.
И птицы защебетали…
Собралась Къурманкъыз отпра-
виться в сарай...
Ведро выпало из рук и с грохотом 
упало на землю...
В сарае замычала корова…’1

[Гуртуев 1978: 86].

Ср. у Танзили Зумакуловой: «Почему гора утихомирила дуновение вет
ра… Почему за тучей скрылся месяц… Ветер тихо шепчет листьям… По-
чему опечалилась земля? Подожди, послушай вой волка…» [Зумакулова 
1994: 378] («Урушха къажау поэма» («Антивоенная поэма»), 1958–1959).

Следует отметить, что апелляции к общеизвестным превентивным 
маркерам, чаще — к «плохим приметам» приближают поэму С. С. Гуртуе-
ва к фольклорно-романтической поэме; также очевидна — по совокупно-
сти тождественных признаков — связь с балладой. Ср.: «Поэтика баллады 
(баллады о войне. — Ф. У., Т. Т.) определялась <…> автобиографическим 
компонентом, документализмом в передаче военных событий и реаль-
ных героев, художественным историзмом, сюжетностью, лиризацией 
авторского «я», диалогичностью, безэквивалентной лексикой, большим 
объемом, стихотворным размером, свободной формой строфики, нацио-
нальной версификацией (разные виды анафоры, аллитерация)» [Ханино-
ва 2019: 194].

Характерная особенность национальных авторов Карачая и Балка-
рии — стремление к конкретике и факту, а также к детальным портрет-
ным характеристикам — вполне вписывалась в параметральные при-
знаки документально-мемуарных текстов. С учетом перехода на новый 
уровень эстетического образного мышления, полноценно вошедшего 
в практики некоторых старших поэтов еще ранее, прямое наблюдение, 
сближение литературного моно- и диалога с живой речью становятся 
если и не обыденным, то вполне распространенным инструментом по-

1 Подстрочные переводы здесь и далее по тексту статьи наши. — Ф. У., Т. Т.



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

154

вышения суггестивного потенциала поэтического текста. Использование 
характерных черт разговорных периодов карачаево-балкарского народа, 
в особенности, стремление к лаконизации таковых, лаконизации, прово-
димой с помощью эллипсисов, становится заметным и значимым трен-
дом авторов — художники второй волны литераторов весьма часто при-
бегали к данному способу динамизации описываемого. 

В поэме-реквием Салиха Гуртуева «Алим» [Гуртуев 2013: 492–524], по-
священной памяти Героя Советского Союза Алима Байсултанова, даже ха-
рактеристики героев даны через диалогическое представление:
— Сен кимсе, Алим?
— Анамы тынчлыгъы.
— Сен кимсе, Алим?
— Къызны кёл тансыгъы.
— Сен кимсе, Алим?
— Сабийни кюллюгю.
— Сен кимсе, Алим?
— Жерни эркинлиги.

‘— Ты кто, Алим?
— Моей матери покой.
— Ты кто, Алим?
— Девушки надежды.
— Ты кто, Алим?
— Смех ребенка.
— Ты кто, Алим?
— Просторы земли’

[Гуртуев 2013: 517].

На мотиве памяти основаны самые разнообразные поэмы, различаю
щиеся структурой и формой повествования: лирико-монологические 
(поэмы-посвящения), героико-биографические, поэмы-воспоминания. 

Есть поэмы, составляющие сплав лирико-монологической поэмы с 
поэмой-воспоминанием. Примером таковой может служить «Согъулмагъ-
ан къыл къобуз» («Умолкнувшая скрипка», 1969) [Урусова 1978: 26–63] — 
карачаевской писательницы Аминат Урусовой, посвященная брату, ком-
позитору, погибшему на фронте.

По сути, это мемуарно-биографическое полотно, достаточно объем-
ный текст, состоящий из девяти глав. Автор ведет диалог с тем, кто уже 
не услышит ее: 
Дыгаласды мени ишим,
Эштмезликге хапар айта,
Табмазма энди кёрюшюу,
Нек турама санга къайта?

‘Увы, пытаюсь найти облегчение в 
самообмане, 
Веду разговор с тем, кто не услы-
шит меня, 
Не вернутся дни минувшие, не сви-
деться нам никогда. 
Так почему же так часто возвраща-
юсь к тебе?’ 

[Урусова 1978: 63].

Поэтесса знакомит с линией судьбы одаренной личности — с дет-
ских лет и до дня героической гибели в Великой Отечественной войне. 
Повествование ведется в формате беседы-воспоминания («…И помнится 
белая войлочная шляпка твоя, сидевшая как бабочка на цветке, и бег твой 
каждодневный к буйной форельной реке…» [Урусова 1978: 28]). Последо-
вательно раскрывая путь героя, А. М. Урусова акцентирует внимание на 



• 2025. № 3 •

155

ключевых моментах биографии. Так, приезд Исхака в Краснодар стал пер-
вотолчком, «путевкой в большую жизнь», к самоопределению. Встреча с 
пожилым музыкантом Сергеем, разглядевшем в мальчике-горце недю-
жинные музыкальные способности, являет собой завязку произведения. 
Подобно Федоту из лиро-эпической поэмы Алима Кешокова «Тисовое де-
рево», научившему Хакурино ремеслу и грамоте, Сергей все свои знания и 
умения передал мальчику, в котором «узрел детство свое: когда впервые 
упивался игрою соседа-скрипача, полон восторга и умиления» [Урусова 
1978: 34]. 

Образ инокультурного героя, чаще всего русского по национальнос
ти, имел реальную основу в виде тысяч энтузиастов и подвижников из 
центральных районов России, однако в национальных литературах он в 
основном трансформировался в канонический и единообразный типаж, 
выкристаллизовавшийся в недрах советского маркированного сознания, 
и к которому, как правило, в обязательном порядке апеллировали нацио
нальные авторы на протяжении достаточно продолжительного време-
ни, включая и художественные образцы второй половины XX в. (напри-
мер, Борис Игнатьич в «Горской поэме о Ленине» (1969) К. Ш. Кулиева 
др.). Даже мощное лирическое вторжение в образ, свойственное вообще 
стилю А. М. Урусовой, не смогло бы изменить сюжетную предопределен-
ность образа Сергея и в конечном счете он остался бы не столько лич-
ностью, сколько функционирующим политическим знаком, если бы не 
мемуарная основа произведения и базирующееся на сенситивной аксио
логии авторское восприятие, не позволившие усомниться не только в 
реалистичности образа инонационального героя, но и подтвердившие 
его абсолютно художественно-эстетическую ценность. Музыкант Сергей 
в судьбе главного героя поэмы Исхака не просто учитель музыки, он оли-
цетворение подлинно высокой культуры и гуманизма («Ненча суратны 
сюеди / Музыкасы бу Сергейни! / Къууанч, бушуу — кеб зат келди, Керюндю 
санга Теберди» ‘Сколько картин запечатлела / Музыка Сергея! / Радость, 
горе — много вспомнилось тебе, привиделась Теберда’ [Урусова 1978: 31]. 
Более того, основные структурные элементы текста — завязка, кульми-
нация — функционируют в координатах взаимодействия Исхака и Сер-
гея, выстраивая вертикаль взаимоотношений, начиная с приезда первого 
в Краснодар.

Сцена прощания Исхака со своим учителем составляет кульминацию 
произведения:



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

156

…Чал Сергей ашыра чыкъгъанды,
Бютеу саны титирей…
„Абрам! Абрам! Бери къайт!“ — 
деб
Къычырды, алмай солууун… 
Юйден чыгъарды къобузну,
Къол джетдире хар несине:
— Ал менден саугъагъа муну, —
Деб, къысды сени кесине. 
Джунчугъандан къысха солуй,

‘…Седой Сергей вышел провожать,
Дрожа всем телом…
 «Абрам! Абрам! Вернись обратно!» 
(Абрам — погибший сын музыканта. 
— Ф. У., Т. Т.), —
Закричал изо всех сил… 
Из дома вынес скрипку он. 
Потрогав, пощупав ее,
«Возьми в дар от меня», — сказал
И заключил тебя в свои объятия. 

Билмединг не айтыргъа. 
Не кюрешиб базалмадынг,
Быллай саугъаны алыргъа. 
Къобуз бла бирге тутуб,
Сергейни къысдынг къолларын,
Ант этгенча, халал къараб,
Борчлу къанда къарадынг.

Еле дыша от растерянности, 
Не мог не вымолвить (ты) ни слова,
Не смел взять в руки —
Подарок слишком щедрым был. 
(Исхак понимал, что в этой скрипке 
Сергея жизнь и душа). 
Прижав к себе скрипку,
Прильнул ты к его рукам,
И во взгляде твоем горячем
Читались клятва сердца 
и высокий долг перед ним’ 

[Урусова 1978: 44–46].

«Специфика мемуарного изложения вбирает многие сущностные ха-
рактеристики, в том числе эмпирические. Наблюдения автора являют 
читателю не только оценку кропотливого труда музыканта, собирателя 
старинных песен, но и очевидную устойчивую модальность, что возмож-
но исключительно с позиции субъектно-объектных отношений…» [Узде-
нова 2024: 333].

Вторая, и последняя, встреча Исхака с учителем состоялась несколько 
лет спустя, незадолго до войны…

Начавшаяся война кардинальным образом изменила судьбу героя, а 
вместе с тем и характер нарратива: 
Ёзенле да тар болдула, 
Къысылыб таула бир-бирине. 
Элле да сууукъ къан алдыла, 
Киши джерлеча керюне.

‘Ущелья сузились, 
Горы прижались друг к другу, 
Аулы стали суровы, 
Будто чужие’

[Урусова 1978: 58–59].

Поэма А. Урусовой «Умолкнувшая скрипка» абсолютно биографична: 
чувствуется, что она написана человеком, пережившим тяжелую утрату. 



• 2025. № 3 •

157

Озса да къадар заман, 
Эсимде тураса хаман… 
О, табылмазлыкъ къарнашым, 
— 
Юшютеди джюрекни буз:
…Кёз туурамда тагъылыбды 
Согъулмагъан ол къыл къобуз…

‘Сколько бы времени ни прошло, 
Ты всегда в моей памяти (моих мыс-
лях)… 
О брат мой ушедший безвозвратно, —
Студит сердце лед:
…Перед моими глазами (висит/подве-
шена) 
Умолкнувшая та (твоя) скрипка…’

[Урусова 1978: 63].

Образность строфы, казалось, обращена к русской словесной тради-
ции. Можно даже предположить, что попытка прочтения отрывка в гра-
ницах национального восприятия возвращает нас к уже рассмотренным 
практикам изолированного образного представления идеологической 
поэзии — по крайней мере смысловая связь между первыми двумя стро-
ками и последними в пространстве карачаево-балкарской поэтики про-
блематична (связь между «сердцем» и «льдом»). Эти коннотации изна-
чально реализованы в поле русского мироощущения — вплоть до обыч-
ных в славянском фольклоре и языке идиом и метафор «охолонуть», «за-
холонуло», «заледенело», применяемых в текстах по отношению к сердцу 
[Большой толковый словарь русского языка 2000]. Но и здесь экспрессия 
переживания (в границах законов мемуарного жанра, в соответствии с 
которыми создавался данный текст) реабилитирует обращение к, мягко 
говоря, неэтничной метафоре.

Как правило, в текстах национальных поэтов присутствуют различ-
ные устойчивые структуры — чаще всего фольклорного происхожде-
ния — однако их употребление с точки зрения эстетической онтологии 
текстов не дифференцировано:
Къыркъ экинчини кюзюнде
Келди джайыла, тизиле,
Тау ёзенлеге къуюлуб,
Къанлы Гитлерни аскери.

«Летом сорок второго,
Пришло, растекаясь-расползаясь, выстра-
иваясь,
В горные долины хлынув,
Кровавого Гитлера войско…»

[Урусова 1978: 57].

В данном случае обозначение  «кровавый» не может считаться автор-
ским, это стабильное фольклорное определение; безусловно неопреде-
ленный характер его презентации — «кровавый» в данном случае явный 
традиционный эмотив, но с другой стороны — соседство с «Гитлером» 
показывает, что в интерпретации автора обоснование его применения 
сугубо ситуативно. Впрочем, индифферентно-философское понимание 
данного колоратива (кровавый, красный) подтверждается неоднократ-
ными обращениями к нему национальных авторов («Къызгъыл кырдык-
ла» («Алые травы») З. Х. Толгурова» [Толгуров 1974: 5–141]) 

При использовании больших поэтических форм формируется особая 
образная ткань произведений, характерным признаком которой являет-



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

158

ся некое родство с эпическими повествовательными жанрами, и, как ре-
зультат, меньшая, нежели в лирических текстах, образная насыщенность. 
Поэтому признаками национальной принадлежности в таких случаях вы-
ступают общие универсалии, прямые адресации и пр., что можно заме-
тить и в творчестве основоположников карачаево-балкарской литерату-
ры [Кетенчиев 2012: 101–103].

Однако А. М. Урусова в своей поэме использует национальные этико-
эстетические нормали, что может считаться характерной чертой поэм 
всех карачаевских и балкарских авторов. Например, сцена с пленным нем-
цем: при некой «разряженности» образной ткани и возврате к понятий-
но-рациональным представлениям автор концентрируется на прямых 
декларациях этического порядка, предлагая читателю этнические нормы 
допустимого, и строит свой дискурс эстетического на народной этике и 
морали:
…Къагъын-согъун этди 
аны,
Кергюзтюрге излеб кесин.
Ёсхакъны къолу джетиб,
Терк джыйдырды аны 
эсин…

…Его он избивал, бил-крушил,
Желая самоутвердиться (букв. «показать-
утвердить себя»),
(Но) Рука Исхака, достигнув (его),
Быстро заставила одуматься (привела в 
чувство)

[Урусова 1978: 56].
Структуры образов в поэме А. М. Урусовой — понятийные представле-

ния, но с богатой внешней ассоциативностью и изжившие прямую идео
логическую функциональность. В норме они имеют несколько подти-
пов — в полном соответствии с количеством этапов развития коллектив-
ного сознания этноса, его культурного контента, или, как в более общем 
виде пишет А. В. Михайлов, «…целостный процесс развития националь-
ной литературы на деле глубоко сопряжен с фактической ее историей, 
опосредован ею, реализован в ней. Целостный процесс — литературно-
исторический уровень, на котором задается и оправдывается смысл ли-
тературного развития <…> соограничиваются и соопределяются пласты 
литературной истории…» [Михайлов 1983: 126].

Акцентирование в том или ином субъекте, прежде всего, его человече-
ской природы позволяет структурировать антропологические представ-
ления, отразить способы их бытования в художественном тексте. «Мысль 
о человеке как абсолютном ценностном центре, по отношению к которо-
му не только наделяется определенностью время и пространство художе-
ственного текста, но и вообще происходит «упорядочение смысла» архи-
тектонического целого, высказана М. Бахтиным в работе „Автор и герой в 
эстетической деятельности“» [Подрезова 2003: 4]. 

Лирико-философская поэма Сакинат Мусукаевой «Алма-Атада чагъады-
ла алмала» («Зацветали яблони в Алма-Ате») [Мусукаева 2001: 271–293] в 
аспекте вышесказанного — неординарный подход к изображению истори-
ческой действительности: через призму мыслительной деятельности герои
ни Фатимат объективировано внутреннее эмоционально-психологическое 



• 2025. № 3 •

159

состояние человека, ввергнутого в отчаяние, сопряженное с трагическими 
обстоятельствами (война 1941–1945 гг., унесшая жизни ее супруга и четырех 
сыновей, нереализованные мечты, связанные с возвращением на историче-
скую родину вследствие депортации балкарского народа в Среднюю Азию). 

Доподлинно реалистично, с опорой на документальный материал и 
рассказы очевидцев произведение Х. Б. Байрамуковой «Залихат» [Бай-
рамукова 1963], воспроизводящее героическую судьбу самоотвержен-
ной женщины, проявившей незаурядное мужество и силу духа в борьбе 
с немецкими оккупантами. Замученная фашистами, но несломленная За-
лихат Эркенова была расстреляна в горном каньоне под Кисловодском. 
Карачаевской «Зоей Космодемьянской» прозвали ее в народе. Память об 
отважной горянке увековечена мемориальной доской на фасаде дома, в 
котором она проживала, в городе Карачаевске. 

4. Заключение
«На протяжении почти восьмидесяти лет литература продолжала ос-

ваивать тему войны, каждый раз на новом эстетическом и художествен-
ном уровне...» [Чотчаева 2022: 101]. В послевоенный период, отмеченный 
поиском новых форм выражения поэтического переживания, стремление 
к отражению синтетического совмещения понятийно-идеологического 
осмысления реальности с эмоционально-сенситивным стало основным 
качеством национальных моделей художественного отражения. Основ-
ной объем эволюционных преобразований был реализован в границах 
больших поэтических форм — в первую очередь поэм — и начинался с пе-
реосмысления базовых для национального мироощущения паттернов и 
архетипов — прежде всего природного этноландшафтного окружения — 
в свете нового философского, историко-идеологического подхода.  

Анализ художественных текстов о войне показывает, что они имеют 
ярко выраженную фактологическую основу, что определяется наличием 
в них ордера традиционных концептов – от дескрипций биографического 
контента до единичных мемов и мотивов, в том числе  фольклорного про-
исхождения. «Ведущим художественно-эстетическим посылом, определя-
ющим генеральные направления тематической и идейной реализации, 
было стремление осмыслить и интерпретировать тему войны в форме, 
приближенной к реальности, в форме, во многом пренебрегающей эсте-
тическими нормами классического соцреализма» [Узденова 2020: 290].

Если проанализировать эволюционный маршрут жанра в целом, то 
можно заметить, что главный вектор развития поэзии северокавказских 
народов четко вписывался в общий контекст большой советской лите-
ратуры. Поэма, по справедливому утверждению А. Г. Жакова, «навсегда 
утратила неповторимые качества поэзии военного времени, но обрела 
большую глубину психологизма, значительность философских раздумий 
над событиями прошлого» [Жаков 1981: 92]; «… менялся пафос литерату-
ры — он был ориентирован на обнажение прежде сокрытого, остававше-
гося тайным, отсюда и лиризм, и доверительные интонации» [Гусейнов 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

160

2024: 54]. Тема памяти в многонациональной литературе страны стано-
вится доминирующей. 

Источники
Атабаев 1968 — Атабаев М. С. Похищенная смерть (= Урлангъан ажжал) / на ку-

мык. яз.  Махачкала: Дагкниго-издат, 1968. 79 с.
Байрамукова 1963 — Байрамукова Х. Б. Залихат / на карач. яз. Черкесск: Карачае-

во-Черкесское кн. изд-во, 1963. 122 с.
Большой толковый словарь русского языка 2000 — Большой толковый словарь 

русского языка / под общ. ред. С. А. Кузнецова, 2000. 1536 с. 
Гуртуев 1978 — Гуртуев С. С. Терт алма терек (= Четыре яблони) // Гуртуев С. С. 

Терт алма терек (= Четыре яблони): стихи и поэмы / на балк. яз. Нальчик: 
Эльбрус, 1978. С. 79–97.

Гуртуев 2013 — Гуртуев С. С. Алим // Гуртуев С. С. Сайламала (Избранное): в 2 тт. 
/ на балк. яз. Т. 1. Нальчик: Эльбрус, 2013. С. 492–524.

Зумакулова 1994 — Зумакулова Т. М. Урушха къажау поэма (= Антивоенная поэма) 
// Зумакулова Т. М. Сайламала (= Избранное): стихи и поэмы / на балк. яз.  
Нальчик: Эльбрус, 1994. С. 353–404.

Мусукаева 2001 — Мусукаева С. А. Алма-Атада чагъадыла алмала (= В Алма-Ате 
зацветают яблони) // Мусукаева С. А. Аллыма къара (= Встречай меня): стихи 
и поэма / на балк. яз. Нальчик: Эльбрус, 2001. С. 271–293.

Толгуров 1974 — Толгуров З. Х. Къызгъыл къырдыкъла (= Алые травы) / Толгу-
ров З. Х. Къызгъыл къырдыкъла (= Алые травы) / на балк. яз. Нальчик: Эльб
рус, 1975. С. 5–141.

Урусова 1978 — Урусова А. М. Согъулмагъан къыл къобуз (= Умолкнувшая скрип-
ка) // Урусова А. М. Согъулмагъан къыл къобуз (= Умолкнувшая скрипка): 
стихи и поэма / на карач. яз. Черкесск: Карачаево-Черкесское отд. Ставроп. 
изд-ва, 1978. С. 26–63.

Литература
Георгиева 2012 — Георгиева Н. Г. Мемуары как феномен культуры и историче-

ский источник // Вестник Российского университета дружбы народов. Серия: 
История России. 2012. № 1. С. 126–138.

Гусейнов 2024 — Гусейнов М. А. Поэма «Похищеннаясмерть М. Атабаева — зна-
ковое произведение «оттепели» // Вестник Дагестанского государственного 
университета. Серия 2: Гуманитарные науки. 2024. Т. 39. № 2. С. 51–56. DOI: 
10.21779/2542-0313-2024-39-2-51-56

Жаков 1981 — Жаков А. Г. Современная советская поэма. Минск: БГУ, 1981. 176 с.
Кетенчиев 2012 — Кетенчиев М. Б. Функционально-семантический потенциал 

обращений в поэзии К. Мечиева // Известия Кабардино-Балкарского государ-
ственного университета. 2012. Т. 2. № 3. С. 101–103.

Михайлов 1983 — Михайлов А. В. Диалектика литературной эпохи // Контекст. 
1982. Литературно-критические исследования. М.: Наука, 1983. 335 с.

Нюбина 2013 — Нюбина Л. М. Мемуарный текст как «культурогенный феномен 
// Известия Смоленского государственного университета. 2013. № 2(22). 
С. 85–97.

Подрезова 2003 — Подрезова Н. Н. Концепция человека в поэзии О. Седаковой 
(антропологический аспект): автореф. дисс. … канд. филол. наук. Иркутск, 
2003. 21 с.

Тартаковский 1980 — Тартаковский А. Г. 1812 год и русская мемуаристика. Опыт 
источниковедческого изучения. М.: Наука, 1980. 311 с.



• 2025. № 3 •

161

Теппеев 1981 — Теппеев А. М. Литература периода Великой Отечественной войны 
1941–1945 // Очерки истории балкарской литературы / отв. ред. С. У. Алиева. 
Нальчик: Эльбрус, 1981. С. 129–143.

Узденова 2020 — Узденова Ф. Т. Карачаево-балкарская поэзия XX века: этнокуль-
турная специфика, эволюция, жанры: дисс. … д-ра филол. наук. Нальчик, 2020. 
380 с.

Узденова 2024 — Узденова Ф. Т. Особенности мемуарной прозы А. Урусовой (на 
примере книги «Емюр танышланы сагъыныу» («Воспоминания о современ-
никах») // Электронный журнал «Кавказология». 2024. № 2. С. 325–337. DOI: 
10.31143/2542-212X-2024-2-325-337

Ханинова 2019 — Ханинова Р. М. Баллада о войне в калмыцкой поэзии ХХ в. // Но-
вый филологический вестник. 2019. № 1(48). С. 194–206. DOI: 10.24411/2072-
9316-2019-00014

Чотчаева 2022 — Чотчаева М. Х. Тема войны в литературах Карачаево-Черкесии: 
нравственно-патриотический контекст // Би(поли)лингвизм и проблемы 
коммуникации: вызовы XXI века: Мат-алы XIV Всеросс. с междунар. участием 
науч.-практ. конф. «Русскоязычие и би(поли)лингвизм в межкультурной ком-
муникации XXI века: когнитивно-концептуальные аспекты» (г. Пятигорск, 
20–21 апреля 2022 г.) / под ред. А. М. Казиевой. Пятигорск: Пятигорск. гос. 
ун-т, 2022. С. 101–108.


