
•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

106

УДК / UDC 94[47].083

Курсовые сочинения студентов 
миссионерского отделения Казанской духовной 
академии, посвященные истории калмыков: 
тематика и источниковедческий потенциал1

Нелли Максимовна Азванова¹

Term Papers by Students of the Missionary Department 
of the Kazan Theological Academy on the History of the 

Kalmyks: Subject Matter and Source Potential

Nelly M. Azvanova¹

1 Калмыцкий научный центр РАН (д. 8, 
ул. им. И. К. Илишкина, 358000 Элиста, 
Российская Федерация) 

1 Kalmyk Scientific Centre of the RAS 
(8, Ilishkin St., 358000 Elista, Russian 
Federation)

младший научный сотрудник Junior Research Associate

 0009-0000-7306-7351. E-mail: nel_max[at]mail.ru

Аннотация. Введение. В рамках современного источниковедения отмечается тен-
денция к переосмыслению значимости учебно-академических трудов, поскольку 
их содержание позволяет исследовать не только конкретно-исторические сюжеты, 
но и особенности мировоззренческих конструкций и идейных течений эпохи их 
создания. В этом ряду курсовые сочинения студентов миссионерского отделения 
Казанской духовной академии остаются недостаточно востребованным комплек-
сом документов. Данная статья призвана заполнить этот пробел на примере работ, 
посвященных истории калмыков. Задачи исследования: провести тематическую 
классификацию и содержательный анализ группы сочинений, осуществить ис-
точниковедческий анализ, определить информационный потенциал сочинений 
для современных исторических и этнографических исследований. Материалы и 
методы. Объектом исследования выступает комплекс курсовых сочинений сту-
дентов миссионерского отделения Казанской духовной академии, написанных во 
второй половине XIX – начале ХХ вв. и посвященных истории калмыцкого наро-

© КалмНЦ РАН (KalmSC RAS), 2025 
© Азванова Н. М. (Azvanova N. M.), 2025

https://orcid.org/0009-0000-7306-7351


• 2025. № 4 •

107

да (фонд 10 «Казанская духовная академия» Государственного архива Республи-
ки Татарстан). В работе применяются методы историко-типологического анализа 
для систематизации тематики и источниковедческой критики для выявления ин-
формационной ценности этих трудов. Результаты. Проведенный анализ позво-
лил выявить устойчивую тематическую структуру сочинений, сформировавшую-
ся на протяжении более чем шести десятилетий: 1) миссионерская деятельность 
(изучение истории христианизации калмыков, оценки ее успехов и методов); 
2) религиозно-бытовая и культурная жизнь калмыков (описание традиционных 
верований (буддизма), обрядов, семейного уклада и хозяйственной деятельно-
сти); 3) переводческая и образовательная деятельность (анализ роли Казанской 
духовной академии и отдельных миссионеров в переводе духовной литературы 
и организации школ); 4) вопросы государственной политики (анализ законода-
тельных актов и административных мер российского правительства в отношении 
калмыков); 5) историко-биографические исследования (сочинения, посвященные 
русским миссионерам). Источниковедческий потенциал сочинений определяет-
ся несколькими факторами: многие работы основаны на уникальных архивных 
данных, сегодня недоступных или утраченных; можно проследить, как менялись 
акценты в изучении калмыцкого народа на фоне изменений государственной по-
литики и развития востоковедения; сочинения являются ценным источником для 
изучения эволюции научных и миссионерских подходов в российской академиче-
ской среде, отражая переход от чисто конфессиональной трактовки к более объ-
ективному этнографическому и историческому описанию. 
Ключевые слова: Казанская духовная академия, миссионерское отделение, кур-
совые сочинения, калмыки, источниковедение, миссионерская деятельность, го-
сударственная политика
Благодарность. Исследование проведено в рамках государственной субсидии — 
проект «Юго-восточный пояс России: исследование политической и культурной 
истории социальных общностей и групп» (номер госрегистрации: 122022700134-
6).
Для цитирования: Азванова Н. М. Курсовые сочинения студентов миссионер-
ского отделения Казанской духовной академии, посвященные истории калмыков: 
тематика и источниковедческий потенциал // Бюллетень Калмыцкого научного 
центра РАН. 2025. № 4. С. 106–120. DOI: 10.22162/2587-6503-2025-4-36-106-120

Abstract. Introduction. Within the framework of modern source studies, there is a ten-
dency to rethink the importance of educational and academic works, since their con-
tent allows us to explore not only specific historical subjects, but also the features of 
ideological structures and ideological trends of the era of their creation. In this regard, 
the term papers of students of the missionary department of the Kazan Theological 
Academy remain an insufficiently demanded set of documents. This article aims to fill 
this gap by using the example of works on the history of the Kalmyks. Goals. To carry 
out a thematic classification and a meaningful analysis of a group of works, to carry out 
a source analysis, to determine the informational potential of works for modern histori-
cal and ethnographic research. Materials and methods. The object of the research is a 
set of term papers by students of the missionary department of the Kazan Theological 
Academy, written in the second half of the 19th – early 20th centuries and dedicated to 
the history of the Kalmyk people (foundation 10 “Kazan Theological Academy” of the 
State Archive of the Republic of Tatarstan). The work uses methods of historical and 
typological analysis to systematize the subject matter and source criticism to identify 
the information value of these works. Results. The analysis made it possible to iden-
tify a stable thematic structure of the works, which has been formed over more than 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

108

six decades.: 1) missionary activity (study of the history of Kalmyk Christianization, 
assessment of its successes and methods); 2) religious, every day and cultural life of 
Kalmyks (description of traditional beliefs (Buddhism, Lamaism), rituals, family life 
and economic activities); 3) translation and educational activities (analysis of the role 
of the Kazan Theological Academy and individual missionaries in the translation of 
spiritual literature and the organization of schools); 4) issues of state policy (analysis 
of legislative acts and administrative measures of the Russian government in relation to 
the Kalmyks); 5) historical and biographical research (writings on Russian missionar-
ies). The source potential of the writings is determined by several factors: many works 
are based on unique archival data that is currently unavailable or lost; it is possible to 
trace how the accents in the study of the Kalmyk people have changed against the back-
ground of the changes in the state policy and the development of Oriental studies; the 
writings are a valuable source for studying the evolution of scientific and missionary 
approaches in the Russian academic environment, reflecting the transition from a pure-
ly confessional approaches to a more objective ethnographic and historical description. 
Keywords: Kazan Theological Academy, missionary department, term papers, 
Kalmyks, source studies, missionary activity, public policy
For citation: Azvanova N. M. Term Papers by Students of the Missionary Department 
of the Kazan Theological Academy on the History of the Kalmyks: Subject Matter 
and Source Potential. Bulletin of the Kalmyk Scientific Centre of the RAS. 2025. No. 4. 
Pp. 106–120. (In Russ.). DOI: 10.22162/2587-6503-2025-4-36-106-120

1. Введение
Изучение истории и культуры народов Российский империи невозможно 

без привлечения широкого круга источников, среди которых особый интерес 
представляют материалы, созданные в образовательных учреждениях, осо-
бенно духовных. Казанская духовная академия (КДА), являвшаяся на про-
тяжении XIX – начала ХХ вв. одним из ведущих центров востоковедения и 
миссионерства, сформировала обширный комплекс документов, отражающий 
процесс академического освоения «инородческого» вопроса. В этом ряду со-
чинения студентов миссионерского отделения, посвященные истории калмыц-
кого народа, до сих пор не были предметом специального источниковедческого 
исследования, несмотря на их очевидную научную значимость.

Актуальность данного исследования обусловлена несколькими факторами. 
Во-первых, в современной историографии наблюдается «архивный поворот» и 
растущий интерес к работам, созданным на периферии академической науки. 
Студенческие сочинения, занимая промежуточное положение между офици-
альными отчетами и научными трудами, часто содержат живые наблюдения, 
а иногда и уникальные полевые материалы. Во-вторых, возрастает внимание к 
имперским механизмам управления многоэтничными регионами, где миссио-
нерство выступало инструментом как религиозной, так и культурной интегра-
ции. В-третьих, введение в научный оборот новых источниковых комплексов 
дополнит сведения об истории калмыков в указанный период.

Степень научной разработанности проблемы изучения курсовых работ 
студентов КДА, посвященных калмыцкому народу, характеризуется фрагмен-
тарностью. Общая история Казанской духовной академии освещена в фунда-
ментальных трудах И. П. Гвоздева [Гвоздев 1868], П. В. Знаменского [Знамен-



• 2025. № 4 •

109

ский 1892], С. А. Терновского [Терновский 1892], И. С. Бердникова [Бердников 
1892], К. В. Харламповича [Харлампович 1907], диссертационном исследова-
нии А. В. Журавского [Журавский 1999]. Истории становления и развития вос-
токоведческого образования в КДА в синодальный период посвящена работа 
Е. В. Колесовой [Колесова 2000].

Материалы по калмыцкой тематике, хранящиеся в фонде 10 «Казанская ду-
ховная академия» Государственного архива Республики Татарстан, проанали-
зированы в работах А. Г. Кукеева [Кукеев 2019], А. Т. Баяновой, Р. Р. Сибаттул-
линой [Баянова, Сибгатуллина 2020; Баянова 2024а; Баянова 2024б]. А. Г. Ку-
кеев представляет общий обзор курсовых работ по буддизму. В целом работы 
А. Т. Баяновой и Р. Р. Сибгатуллиной подчеркивают многогранность фонда 10 
Государственного архива Республики Татарстан (ГА РТ) как источника для 
междисциплинарных исследований. При этом авторы справедливо отмечают, 
что многие документы до сих пор остаются мало изученными [Баянова, Сиб-
гатуллина 2020: 102], что открывает широкие перспективы для дальнейших 
изысканий в области филологии, истории и этнографии.

Несмотря на то, что фонд содержит уникальные материалы по калмыцко-
му языку, переводам буддийских текстов и миссионерской деятельности среди 
калмыков, он не выступал объектом специализированного источниковедческо-
го анализа. Ученые акцентировали внимание либо на общих аспектах деятель-
ности КДА, либо на других регионах миссионерства, например Восточная Си-
бирь в работе С. В. Мельниковой [Мельникова 2020], либо на другие направ-
ления научно-исследовательской деятельности студентов, например кафедры 
церковного права в работе А. А. Зотина [Зотин 2024]. 

Следовательно, проблема введения этого комплекса документов в научный 
оборот, его всесторонней источниковедческой критики является актуальной и 
научно значимой задачей, требующей исследования.

2. Материалы и методы
Основу источниковой базы составил комплекс опубликованных и неопуб

ликованных курсовых сочинений студентов миссионерского отделения КДА, 
выявленный в фонде 10 «Казанская духовная академия» Государственного ар-
хива Республики Татарстан. Критерием отбора служила тематическая принад-
лежность — работы, непосредственно посвященные калмыцкому народу, его 
истории, культуре и миссионерской деятельности среди него. Хронологиче-
ские рамки комплекса охватывают период с 1842 г. по 1917 г., что позволяет 
проследить динамику на протяжении шести десятилетий.

Для решения поставленных задач был использован комплекс взаимодопол-
няющих методов: в отношении каждого сочинения был применен историко-
типологический метод и метод источниковедческой критики.

3. Курсовые сочинения и их место в академической традиции
За весь период своего существования с 1842 г. по 1921 г. КДА действовала 

по трем академическим Уставам, и ни один из них не давал четкого определе-
ния и требований, предъявляемым к написанию сочинений, разве что только 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

110

тематики — две трети сочинений должны быть богословскими (Устав 1884, 
§ 123, 124) [Бердников 1892: 61]. Тем не менее в Академии сочинения являлись 
одним из главных, если не главнейшим средством определения уровня знаний 
и критерием подготовки студентов. Так уже на этапе поступления воспитанни-
ки семинарии принимались в академию, причем перворазрядные (т. е. самые 
лучшие) должны были, кроме сдачи устного экзамена, написать два сочине-
ния — одно на богословскую, другое на философскую тему [Терновский 1892: 
190]. Как отмечает С.  А. Терновский, на сочинения обращалось «особенное 
внимание, как на одно из действительнейших средств в оценке зрелости суж-
дений и знания отечественного языка» [Терновский 1892: 190]. Абитуриент, 
получивший неудовлетворительную оценку по сочинению, в академию не при-
нимался. За редким исключением иногда таких претендентов брали, но с усло-
вием содержания за свой счет [Терновский 1892: 191].

Срок обучения в академии составлял четыре года. На протяжении всех этих 
четырех лет главное внимание уделялось упражнениям студентов в сочинени-
ях, дававшимся в качестве домашних заданий [Бердников 1892: 60]. «Почти 
все свободное от слушания лекций время студенты дореформенной Академии 
употребляли на составление сочинений. Они подавали не менее одного сочи-
нения в месяц. Несмотря на краткий месячный срок, сочинения писались сту-
дентами иногда очень большие», — констатирует в своем очерке И. С Бердни-
ков [Бердников 1892: 61]. Получается, в среднем в год воспитанники Академии 
должны были сдать около 10 сочинений.

Со времени Устава 1869 г. студенты первых трех курсов должны были в год 
написать три сочинения [Бердников 1892: 61]. Студенты IV курса, по Уставу 
1814 г., писали выпускные сочинения [Бердников 1892: 62]. Каждому выпуск-
нику по окончании обучения присваивалась ученая степень: начиная от дей-
ствительного студента, кандидата и заканчивая магистром. Степень магистра 
присваивалась только за самые лучшие сочинения, за остальные — степень 
кандидата. Выпускнику, написавшему неудовлетворительное сочинение, при-
сваивалась степень действительного студента. Некоторым студентам разреша-
лось улучшить степень, но только при условии подачи нового сочинения. Так, 
при успешной сдаче нового сочинения действительный студент имел право на 
степень кандидата, кандидат  — на степень магистра. Все степени были бо-
гословскими. В составе ученых степеней в духовных академиях была еще и 
степень доктора, но она не присваивалась выпускникам. Доктором богословия 
мог стать только магистр. При получении докторской степени в духовных ака-
демиях главным этапом также являлась оценка диссертации — сочинения на 
латинском или русском языке [Сухова 2013: 46].

Приведем следующую статистику (по выпускным данным) о количестве 
магистерских и кандидатских степеней, присужденных Казанской духовной 
академией студентам первых тринадцати курсов, выпусков с 1846 г. по 1870 г. 
Выпусков было всего 13, потому что прием студентов проводился не каждый 
год, а через год, т. е. были выпуски 1846, 1848, 1850 гг. и т. д. Итого было 
выпущено 342 студента, из них степень магистра получили 104, т. е. меньше 
трети студентов; кандидата с правом получения магистерской степени — 56; 



• 2025. № 4 •

111

кандидата — 155; действительного студента с правом получения кандидатской 
степени — 14; действительного студента — 13 [Сухова 2013: 167]. Приведен-
ные цифры раскрывают строгую иерархическую систему оценки курсовых со-
чинений. Академия проводила жесткий отбор: лишь менее трети работ полу-
чили высшую оценку, около двух третей были признаны удовлетворительными 
(кандидатскими), а примерно 8  % сочинений (27 работ) не соответствовали 
кандидатскому уровню. 

В зависимости от того, когда и для чего писалось сочинение, оно называ-
лось семестровым, курсовым (выпускным), кандидатским, магистерским. Вы-
пускные сочинения были достаточно объемными и занимали 200–300, а то и 
больше страниц рукописного текста. Курсовые сочинения студентов считались 
достоянием Академии и не выдавались на руки студентам, а сдавались на хра-
нение в библиотеку [Бердников 1892: 63]. 

В настоящей работе рассмотрены курсовые, т. е. выпускные сочинения, по-
священные исключительно калмыцкой тематике. 

4. Общая характеристика комплекса источников и его тематическая 
классификация

Темы для курсовых сочинений формулировались преподавателями, затем 
представлялись на просмотр ректору и после утверждения Правлением пред-
лагались студентам для выбора, причем заявить о выбранной теме студент дол-
жен был в начале учебного года [Бердников 1892: 62]. Некоторые из ректоров 
назначали темы студентам лично, как например, ректор Иоанн (П. И. Оболен-
ский) [Бердников 1892: 62]. Преосвященный Григорий (Н. В. Миткевич) по-
ощрял темы по миссионерским предметам [Бердников 1892: 62]. При ректоре 
Агафангеле (А. Ф. Соловьев) преобладающими стали темы по расколу [Бер-
дников 1892: 62].

Тематика курсовых сочинений студентов Казанской духовной академии 
конца ХIХ в. и начала ХХ в. отражает специфику академии как крупного цент
ра православного просвещения и миссионерской деятельности на востоке Рос-
сии. 

Основные направления, по которым распределяются темы курсовых со-
чинений по истории калмыков: миссионерская деятельность среди калмыков 
(исследования, связанные с анализом причин, затрудняющих обращение кал-
мыков в христианство, а также с изучением методов миссионерской работы); 
переводческая и образовательная деятельность (исследования по вопросам 
перевода христианских текстов на калмыцкий язык и образовательной рабо-
ты среди калмыцкого населения); изучение религиозно-бытовой и культур-
ной жизни калмыков (исследования по вопросам повседневной религиозной 
и бытовой жизни калмыков, традиций, обрядов, влияние буддизма, язычества 
и шаманизма на мировоззрение калмыков, их религиозную идентичность и от-
ношение к христианству); историко-биографические исследования; вопросы 
государственной политики и церковного управления.

Эти работы можно распределить на три группы:



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

112

1. Миссионерская деятельность, обращение в христианство и религиозная 
политика. Она объединяет темы, связанные с миссионерской работой, обраще-
нием в христианство и государственной религиозной политикой. Сюда входят 
следующие сочинения:

– Карашев Василий Феодорович, студент 26 курса. О взаимных отношениях 
между монгольскими ханами и русскими митрополитами и о значении сего для 
России [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 436. 45 л.];

– Крылов Федор Егорович, студент 3 курса. Рассуждение о причинах, за-
трудняющих обращение калмыков в христианство [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1045. 
225 л.];

– Амфилохий (Скворцов Александр Яковлевич), студент 51 курса. Религиоз-
но-нравственные переводы на калмыцкий язык, как средства миссионерского 
воздействия [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1369. 339 л.];

– Назарий (Андреев Николай), студент 52 курса. Православная миссия 
среди астраханских калмыков за последнее сорокалетие [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. 
Д. 1318. 135 л.];

– Дмитревский Александр Аркалиевич, студент 54 курса. Мероприятия 
русского правительства в отношении к крещеным и некрещеным калмыкам 
[ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1389. 311 л.];

– Гаврилов Михаил Семенович, студент 58 курса. Эпоха императрицы Ека-
терины II в отношении к русским инородцам [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1306. 
124 л.]; и др.

2. История и современное состояние религиозной жизни калмыков. Группа 
охватывает исторические и современные (на время написания) аспекты рели-
гиозной и бытовой жизни калмыков:

– Степанов Николай Федорович, студент 39 курса. Религиозно-бытовая 
жизнь калмыков (Религиозно-этнографический очерк) [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. 
Д. 1210. 114 л.];

– Рубилин Владимир Владимирович, студент 40 курса. История распростра-
нения христианства среди калмыцкого народа и современное религиозно-нрав-
ственное состояние крещеных калмыков Европейской России [ГА РТ. Ф. 10. 
Оп. 2. Д. 1248. 245 л.];

– Мефодий (Львовский), студент 45 курса. Современное религиозно-нрав-
ственное состояние калмыков [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1091. 314 л.]; и др.

3. Деятельность отдельных лиц и учреждений. Группа посвящена вкладу 
конкретных личностей и учреждений в религиозное просвещение и миссио-
нерскую деятельность.

– Наконечнев Андрей Васильевич, студент 46 курса. Протоирей Пармен 
Смирнов и его деятельность среди калмыков Астраханской губернии (Мисси-
онер, автор нескольких трудов о калмыках и переводчик церковно-учительных 
книг на калмыцкий язык) [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1085. 185 л.];

– Перфилов Павел Михайлович, студент 56 курса. Астраханская духовная 
семинария и ее участие в христианском просвещении инородцев местного края 
[ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1299. 401 л.]; и др.



• 2025. № 4 •

113

5. Восприятие и анализ причин неудач в христианизации глазами са-
мих миссионеров

С точки зрения тематики, сочинения демонстрируют широкий проблем-
ный охват, который можно структурировать по нескольким ключевым на-
правлениям. Во-первых, это исследования, непосредственно анализирующие 
государственную и церковную миссионерскую политику. К ним относятся 
работы, подобные труду А.  А. Дмитревского [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1389. 
311 л.], где скрупулезно реконструируется законодательная база и администра-
тивные меры Российской империи по отношению к крещеным и некрещеным 
калмыкам. Данные сочинения убедительно доказывают, что на протяжении 
всего исследуемого периода политика оставалась противоречивой, сочетая в 
себе элементы веротерпимости с жесткой административной ассимиляцией. 
Во-вторых, значительный блок сочинений посвящен критическому анализу 
конкретных миссионерских практик. Здесь эталонной является работа Амфи-
лохия (А. Я. Скворцова) [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1369. 339 л.], которая деталь-
но исследует такой инструмент, как переводческая деятельность. Его выводы 
свидетельствуют о системном кризисе методического подхода: переводы свя-
щенных текстов были зачастую неадаптированными и распространялись бю-
рократическим путем [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1369. Л. 61–62]. В-третьих, пред-
ставлены работы этнографического характера, нацеленные на понимание объ-
ема миссии. Сочинение Н. Ф. Степанова [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1210. 114 л.] 
и в особенности труд миссионера Мефодия (Н. В. Львовского) [ГА РТ. Ф. 10. 
Оп. 2. Д. 1091. 314 л.], несмотря на свой апологетический и критический по 
отношению к буддизму характер, содержат ценнейшие описания религиозно-
бытового уклада калмыков, фиксируя глубинную укорененность ламаизма во 
всех сферах жизни.

Источниковедческий потенциал данного комплекса текстов представляется 
чрезвычайно высоким. Прежде всего, необходимо констатировать, что студен-
ты активно цитировали и использовали документы из Полного собрания зако-
нов Российской империи (см., например: [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1389. Л. 216]); 
архива Святейшего Правительствующего Синода (см., например: [ГА РТ. Ф. 10. 
Оп. 2. Д. 1318. Л. 18об.]); Собрания государственных грамот и договоров, хра-
нящихся в государственной коллегии иностранных дел (см., например: [ГА РТ. 
Ф. 10. Оп. 2. Д. 436. Л. 25об.]); Никоновской летописи (см., например: [ГА РТ. 
Ф. 10. Оп. 2. Д. 436. Л. 25об.]); «Степенной книги» («Книга степенная царско-
го родословия») (см., например: [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 436. Л. 26]); Полного 
собрания постановлений и распоряжений по ведомству православного испо-
ведания Российской империи (см., например: [ГА РТ. Ф. 10. Оп.  2. Д. 1248. 
Л.  14]); Актов исторических, собранных и изданных Археографическою ко-
миссией (см., например: [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1389. Л. 40об.]); архива Астра-
ханской духовной консистории (см., например: [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1248. 
Л.  219]); архива Астраханской духовной семинарии (см., например: [ГА РТ. 
Ф. 10. Оп. 2. Д. 1299. Л. 13, 86]); отчеты Астраханского епархиального коми-
тета Православного миссионерского Общества (см., например: [ГА РТ. Ф. 10. 
Оп. 2. Д. 1389. Л. 180об.]); отчеты о деятельности Ставропольского церковно-
го Андреевско-Владимирского братства (см., например: [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

114

Д. 1389. Л. 301об.]); сборников Русского исторического общества (см., напри-
мер: [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1306. Л. 13, 17]). Это делает их работы не только 
исследовательскими, но и публикациями источников, многие из которых ныне 
утрачены. Во-вторых, сочинения содержат статистические данные, отчеты 
миссионеров, протоколы заседаний комитетов, что позволяет количественно 
и качественно оценивать масштабы и эффективность миссионерской деятель-
ности. В-третьих, эти тексты сами по себе являются ценным историческим ис-
точником, показывающим идеологию, ментальные установки и методический 
инструментарий православной миссии на рубеже веков. Они запечатлели внут
ренние осмысления самих миссионеров о причинах их неудач.

В целом все курсовые сочинения студентов-миссионеров последовательно 
и на обширном материале доказывают тезис о низкой эффективности поли-
тики христианизации калмыков. В качестве системных причин этого провала 
указываются: устойчивость и самодостаточность буддийской религиозно-куль-
турной традиции1, пронизывающей все стороны жизни калмыцкого общества; 
глубинное противоречие между кочевой цивилизацией калмыков и насажда-
емыми оседлыми формами быта; сопротивление традиционной элиты (нойо-
нов, зайсангов, духовенства), видевшей в христианстве угрозу своему статусу 
и доходам2; методическая несостоятельность миссионерских подходов, делав-
ших ставку на административное принуждение, материальные стимулы и фор-
мальное просвещение в ущерб диалогу и глубокой катехизации. 

Анализ представленных курсовых сочинений позволяет выявить комплекс 
системных причин, обусловивших низкую эффективность политики христиа
низации калмыцкого народа в Российской империи. В качестве основного ме-
тодологического подхода следует применить многофакторный анализ, рассмат
ривающий религиозные, социокультурные, политические и административные 
аспекты данной проблемы.

Прежде всего, необходимо констатировать, что ключевым препятствием 
для миссионерской деятельности являлась глубокая религиозно-культурная 
устойчивость буддизма (ламаизма) в калмыцком обществе. Как справедливо 
отмечал Ф. Е. Крылов [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1045. Л. 192], буддийское ми-
ровоззрение пронизывало все сферы жизни калмыков, формируя устойчивую 
картину мира, в которой христианство не воспринималось как единственно 
истинное учение, а скорее, как одна из равноправных религий. Данный тезис 
подтверждается источниками, где зафиксирована позиция калмыков, требовав-
ших уважения к своей вере на основе принципа взаимности. Следовательно, 
миссионеры сталкивались не с «дикостью» или «невежеством», а с развитой 
религиозной системой, обладавшей собственной логикой и этикой.

1 Ср.: «Нельзя сбрасывать со счетов и такой мощный фактор, как буддизм, ко-
торый охватывал все социальные слои калмыцкого общества и пронизывал все 
сферы их деятельности» [Орлова 2006: 168].

2 К. В. Орлова, анализируя многовековые усилия православной миссии, при-
ходит к выводу, что «калмыцкая элита воспринимала крещение исключительно 
как инструмент борьбы за те или иные цели, чаще всего — как средство борьбы 
за власть. Естественно, основная ее часть негативно относилась к крещению сво-
их подданных, ибо тем самым теряла над ними власть» [Орлова 2006: 168].



• 2025. № 4 •

115

Важнейшим фактором, безусловно, выступала социокультурная специфика 
калмыцкого общества, основанная на кочевом образе жизни. Привязанность к 
степному быту, кибитке и улусу была настолько сильна, что переход к оседлос
ти, предлагавшийся в качестве условия интеграции, воспринимался как утрата 
этнической идентичности [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1045. Л. 202–208]. Предло-
жения переселиться в дома расценивались калмыками как заключение в тем-
ницу, что указывает на фундаментальный конфликт между кочевой и оседлой 
цивилизационными парадигмами [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1045. Л. 208об.]. Та-
ким образом, христианизация ассоциировалась не только со сменой веры, но и 
с коренным разрушением традиционного уклада, что вызывало закономерное 
сопротивление.

С политической точки зрения, значительное противодействие оказыва-
ла калмыцкая элита — нойоны (князья) и зайсанги, а также буддийское ду-
ховенство (гелюнги). Распространение христианства напрямую угрожало их 
экономическим интересам (снижение доходов с кибиток) и идеологическому 
влиянию [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1045. Л. 211об.–212об.]. Авторитет гелюнгов, 
подкрепленный знаниями медицины и астрологии, был чрезвычайно высок, а 
их слово имело для простолюдинов силу закона [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1045. 
Л. 213об.–214]. Следовательно, миссионерская деятельность подрывала осно-
вы социальной иерархии калмыцкого общества, что делало элиту естествен-
ным противником христианизации.

Критическому осмыслению подвергаются в работах студентов и методы 
миссионерской работы. В частности сочинение Амфилохия (А. Я. Скворцова)  
[ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1369. 339 л.] систематически анализирует переводче-
скую деятельность. Автор приходит к обоснованному выводу, что, несмотря на 
более чем вековую историю, переводы священных текстов на калмыцкий язык 
оказались малоэффективными [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1369. Л. 221]. Причины 
этого он видит, во-первых, в низком качестве самих переводов, которые были 
либо перифразами (И. Я. Шмидт [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1369. Л. 220]), либо из-
лишне книжными и архаичными (А. М. Позднеев [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1369. 
Л. 233], либо чрезмерно вольными в трактовке оригинала (П.  А.  Смирнов 
[ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1369. Л. 231]). Во-вторых, и это принципиально важное 
наблюдение, распространение переводов через государственных чиновников, 
без живой проповеди и личного контакта с паствой, было изначально обречено 
на провал [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1369. Л. 61–62]. Амфилохий убедительно 
доказывает, что перевод — это не самоцель, а лишь инструмент, эффектив-
ный только в рамках грамотно выстроенной миссионерской стратегии [ГА РТ. 
Ф. 10. Оп. 2. Д. 1369. Л. 83].

Сходные проблемы фиксируются в работе Назария (Н. Андреева) [ГА РТ. 
Ф. 10. Оп. 2. Д. 1318. 135 л.], посвященной миссионерским школам. Автор 
свидетельствует, что обучение калмыцких детей на русском языке, без учета 
их языковой и культурной специфики, приводило к формальному усвоению 
знаний. Отсутствие учителей-инородцев и смешанный состав классов, где 
калмыки оказывались в заведомо проигрышном положении, сводили на нет 
просветительские усилия [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1318. Л. 122об.]. Этот вы-
вод взаимосвязан с концепцией Н. И. Ильминского, о котором упоминает Наза-



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

116

рий, подчеркивавшего необходимость первоначального образования на родном 
языке [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1318. Л. 122об.].

Административные меры российского правительства, подробно описанные 
Александром Дмитревским [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1389. 311  л.], такие как раз-
деление калмыков на крещеных и некрещеных, налоговые льготы для новооб-
ращенных и, наконец, радикальная административная реформа 1892 г., упразд-
нившая власть нойонов, также не принесли ожидаемого результата [ГА РТ. 
Ф. 10. Оп. 2. Д. 1389. Л. 238, 241об.]. Как следует из анализа, эти меры носили 
преимущественно внешний, принудительный характер и не затрагивали глу-
бинных пластов религиозного сознания. Более того, они могли провоцировать 
скрытое сопротивление, усугубляя ощущение утраты культурной автономии.

Примечательно, что даже в работе Михаила Гаврилова [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. 
Д. 1306. 124 л.], посвященной либеральной эпохе Екатерины II и провозгла-
шенной ею веротерпимости, конечной целью государственной политики все 
равно признается ассимиляция [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1306. Л. 20об.]. Это 
свидетельствует о том, что, несмотря на смену риторики, базовые имперские 
основоположения, направленные на унификацию и интеграцию через право-
славие, оставались неизменным.

Исследовательский замысел студента П. М. Перфилова [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. 
Д. 1299. 401 л.] был направлен на комплексное изучение роли Астраханской 
духовной семинарии как инструмента имперской политики христианизации. 
Первый блок его работы посвящен институциональной истории семинарии, а 
второй — ее конкретной миссионерской функции, что в совокупности позво-
ляет выявить системные причины успехов и неудач в деле просвещения кал-
мыков.

Хронологическое изложение истории семинарии при последовательной 
смене архиереев от Антония до Гаия позволяет проследить, являлась ли мис-
сионерская деятельность изначальной и стабильной функцией этого духовного 
учебного заведения или же ее становление было хаотичным и зависимым от 
личной инициативы конкретных иерархов. Автор особо выделяет ректорство 
архимандрита Сильвестра (П. И. Лебединского) и называет его выдающейся 
личностью [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1299. Л. 38]. Сама структура работы указы-
вает на то, что автор рассматривал семинарию не как автономный институт, а 
как инструмент в руках епархиального начальства, чья политика могла карди-
нально меняться. Это важное наблюдение, поскольку оно ставит под сомнение 
устойчивость и преемственность миссионерской стратегии на ее раннем этапе.

Вторая, самостоятельная часть работы, посвящена непосредственному 
участию семинарии в христианском просвещении инородцев [ГА РТ. Ф. 10. 
Оп. 2. Д. 1299. 401 л.]. Здесь основной фокус сосредоточен на истории клас-
са калмыцкого языка, открывшегося в Астраханской духовной семинарии в 
1838 г. (начало занятий). История этого класса представляет собой наглядную 
иллюстрацию системных проблем. Автор подробно описывает инициативу ар-
хиепископа Виталия, подбор первых учителей, разработку программ и льгот 
для калмыцких детей. Однако последующие события — закрытие класса, вто-
ричное открытие, хроническое отсутствие квалифицированных преподавате-



• 2025. № 4 •

117

лей и желающих учиться калмыцких мальчиков — свидетельствуют о глубо-
ком кризисе. К. В. Орлова в своем исследовании отмечает: «С 1840 по 1849 г. 
семинарию закончили всего 39 учеников. После 1860 г. поступление калмыков 
в семинарию не было зафиксировано. В 1867 г. преподавание калмыцкого язы-
ка прекратилось из-за отсутствия учеников. В 1879–1880 гг. калмыцкий язык 
изучали трое, а в 1881–1883 гг. — никто. В 1884 г. приняли трех крещеных 
мальчиков, но и они не окончили училищный курс» [Орлова 2006: 148–149]. 
Характеристика («плачевная постановка дела») [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1299. 
Л. 401] и финальное закрытие класса являются ключевыми тезисами, которые 
автор подкрепляет анализом конкретных причин. Среди них выделяются: не-
возможность подготовки или привлечения педагогических кадров, владеющих 
не только калмыцким языком, но и методикой преподавания, а также слабая 
мотивация самих семинаристов.

Крайне показательным является упоминание о Переводческом комитете 
при семинарии [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1299. Л. 153об.] и предписании КДА 
о том, чтобы студенты из астраханских семинаристов совершенствовались в 
знании калмыцкого языка [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1299. Л. 153об.]. Это ука-
зывает на то, что П. М. Перфилов рассматривал проблему в общероссийском 
контексте, выявляя противоречие между формальными указаниями о необхо-
димости усовершенствования в языке и реальными возможностями семинарии 
их выполнить.

Сочинение П. М. Перфилова [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1299. 401  л.] предстает 
как исследование, доказывающее, что участие Астраханской духовной семина-
рии в христианском просвещении калмыков было неэффективным и фрагмен-
тарным. Несмотря на отдельные инициативы, оно так и не стало системной, 
приоритетной задачей, обеспеченной кадрами, ресурсами и последовательной 
методикой. Институциональная слабость семинарии, ее зависимость от меняю-
щейся воли архиереев, бюрократическая рутина и отсутствие подготовленных 
миссионерских кадров привели к тому, что даже такие начинания, как класс 
калмыцкого языка, оказались нежизнеспособными. Работа П. М. Перфилова 
вносит вклад в понимание того, что провал миссионерской политики на юж-
ных рубежах России был обусловлен не только сопротивлением калмыцкого 
народа, но глубокими внутренними противоречиями и недостатками в самом 
механизме ее реализации.

Исследование В.  В. Рубилина [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1248. 245  л.], ос-
нованное на архивных материалах Астраханской духовной консистории, цен-
но, прежде всего, своей структурой, которая выстроена по хронологическому 
принципу. Предложенная им периодизация истории распространения христи-
анства среди калмыцкого народа (1724, 1737, 1762, 1796, 1871 гг.) обозначает 
ключевые вехи становления миссионерской политики, что позволяет просле-
дить ее эволюцию от периодических, нерегулярных усилий до попыток созда-
ния централизованной системы. Важнейшим выводом, который следует из его 
анализа, является констатация постоянного кризиса этой политики на всех эта-
пах. В частности В. В. Рубилин убедительно демонстрирует, что уже на втором 
этапе (1724–1737 гг.) крещение стало инструментом получения материальных 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

118

и правовых льгот, а не следствием внутренней религиозной трансформации 
калмыков [ГА РТ. Ф. 10 Оп. 2 Д. 1238. Л. 35об.]. Это указывает на формирова-
ние «прагматичного» неохристианства, изначально лишенного прочной духов-
ной основы.

Далее, анализ мероприятий, связанных с основанием Ставрополя, служит 
ярким примером системной ошибки имперской администрации [ГА РТ. Ф. 10. 
Оп. 2. Д. 1238. Л. 115об.–116]. Как свидетельствует В. В. Рубилин, колоссаль-
ные финансовые и организационные вложения государства в обустройство 
крещеных калмыков на новых землях не принесли ожидаемого результата. 
Причиной тому, помимо сопротивления элит, стал фундаментальный циви-
лизационный разрыв: насаждение оседлости и землепашества вступало в не-
примиримое противоречие с кочевым укладом и культурной идентичностью 
калмыков. Более того, автор справедливо отмечает дисбаланс в распределении 
государственных субсидий, что лишь усиливало социальное расслоение и не-
довольство среди простых кочевников [ГА РТ. Ф. 10 Оп. 2 Д. 1238. Л. 115об.–
116]. Следовательно, можно утверждать, что материальные стимулы, будучи 
главным рычагом миссии, не только не обеспечивали глубинной христианиза-
ции, но и порождали новые формы социальной напряженности.

Работа миссионера Мефодия (Н.  В. Львовского) [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. 
Д.  1091. 314 л.] предлагает иную, но взаимодополняющую перспективу — 
взгляд изнутри миссионерской практики. Его труд, несомненно, содержит эле-
менты субъективной, апологетической оценки буддизма, что характерно для 
богословских дискуссий того времени. Однако его ценность заключается в де-
тальном этнографическом описании религиозной жизни калмыков. Мефодий 
фиксирует не просто обряды, но целостную мировоззренческую систему, про-
низывающую все аспекты быта — от устройства кибитки до календарных цик
лов. Его критика «хурульного образования» и утверждение о невежестве лам 
лам [ГА РТ. Ф. 10. Оп. 2. Д. 1091. Л. 105–106], хотя и тенденциозны, косвенно 
подтверждают тезис о смешанном характере народного буддизма, сочетавшего 
сложную философию с суеверными практиками. 

Таким образом, провал политики христианизации был предопределен ком-
плексом взаимосвязанных факторов: во-первых, инструментальным использо-
ванием веры как средства получения социальных благ, что порождало лишь 
внешнее, поверхностное принятие крещения; во-вторых, игнорированием ци-
вилизационных основ калмыцкого общества — кочевого уклада и связанной с 
ним культурной идентичности; и, в-третьих, недооценкой прочности и адап-
тивности буддийской традиции, глубоко интегрированной в повседневную 
жизнь и поддерживаемой авторитетной социальной структурой. 

Следует подчеркнуть, что совокупность представленных источников по-
зволяет сделать обоснованный вывод о том, что неудачи христианизации кал-
мыков были предопределены комплексом взаимосвязанных причин. К ним 
относятся: устойчивость и самодостаточность буддийской религиозной тради-
ции; неразрывная связь веры с кочевым укладом жизни; сопротивление элит, 
видевших в христианстве угрозу своему статусу; и, наконец, методические 



• 2025. № 4 •

119

просчеты самой миссионерской политики, которая делала акцент на внешние, 
административные и формально-просветительские меры, не находя путей для 
подлинного диалога и учета культурной специфики калмыцкого народа. Ср.: 
К. В. Орлова отмечает, что «основные методы работы миссионеров среди кал-
мыков не отличались разнообразием. Отсюда и некий формализм, стремление 
приукрасить в отчетах истинное состояние дел» [Орлова 2006: 168].

7. Заключение
Тематический анализ выявил три ключевых направления исторических 

исследований академистов: государственно-церковная политика христиани-
зации, критическое осмысление миссионерских методик и этнографическое 
изучение калмыцкого общества. Принципиально важно, что работы демон-
стрируют эволюцию от описательного подхода к аналитическому — поздние 
сочинения содержат не только констатацию неудач миссии, но и системный 
анализ их причин.

Особого внимания заслуживает выявленная в ходе исследования источни-
коведческая парадоксальность этих работ: будучи продуктом административ-
но-церковной, идеологической установки, они, тем не менее, содержат крити-
ческий анализ проводившейся политики, что отражает сложность и противо-
речивость процессов осмысления миссионерской практики в академической 
среде.

Источники
ГА РТ — Государственный архив Республики Татарстан.

Литература 
Баянова, Сибгатуллина 2020 — Баянова А. Т., Сибгатуллина Р. Р. «Материалы о калмы-

ках из фонда 10 «КДА» в Государственном архиве Республики Татарстан // Мон-
головедение. 2020. Т. 12. № 1. С. 90–104. DOI: 10.22162/2500-1523-2020-1-90-104

Баянова 2024а — Баянова А. Т. Курсовые работы студентов Казанской духовной ака-
демии как источник изучения буддизма (по материалам Государственного архива 
Республики Татарстан). Часть 1 // Oriental Studies. 2024. Т. 17. № 3. С. 579–590. 
DOI: 10.22162/2619-0990-2024-73-3-579-590

Баянова 2024б — Баянова А. Т. Курсовые работы студентов Казанской духовной ака-
демии как источник изучения буддизма (по материалам Государственного архива 
Республики Татарстан). Часть 2 // Oriental Studies. 2024. Т. 17. № 4. С. 822–834. 
DOI: 10.22162/2619-0990-2024-74-4-822-834

Бердников 1892 — Бердников И. С. Краткий очерк учебной и ученой деятельности Ка-
занской духовной академии за пятьдесят лет её существования. 1842–1892. Казань: 
Тип. Имп. ун-та, 1892. 115 с.

Гвоздев 1868 — Гвоздев И.  П. Двадцатипятилетие Казанской духовной академии. 
Историческая записка // Православный собеседник 1868. Ч. 3. С. 200–344.

Журавский 1999 — Журавский А. В. Казанская духовная академия на переломе эпох, 
1884–1921 гг.: дисc. … канд. ист. наук. М., 1999. 301 с. 

Знаменский 1891 — Знаменский П. В. История Казанской духовной академии за пер-
вый (дореформенный) период её существования (1842–1870 годы). Вып. 1. Казань: 
Тип. Имп. ун-та, 1891. 380 с.



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

120

Знаменский 1892 — Знаменский П. В. История Казанской духовной академии за пер-
вый (дореформенный) период её существования (1842–1870 годы). Вып. 2. Казань: 
Тип. Имп. ун-та, 1892. 593 с.

Зотин 2024 — Зотин А.  А., диак. Основные направления научно-исследовательской 
деятельности студентов кафедры церковного права в Казанской духовной акаде-
мии // Праксис. 2024. № 3(16). С. 65–91.

Колесова 2000 — Колесова Е. В. Востоковедение в синодальных учебных заведениях 
Казани (середина XIX – начало XX веков): дисc…. канд. ист. наук. Казань, 2000. 
206 с.

Кукеев 2019 — Кукеев А. Г. Обзор курсовых работ Казанской духовной академии по 
буддизму // Сборник материалов региональной научно-практической конференции 
с международным участием «Личность в парадигме межкультурной коммуника-
ции: язык-культура-образование-музей (теоретические и прикладные проблемы)» 
(г. Элиста, 24 апреля 2019 г.). Элиста: Калм. гос. ун-т, 2019. С. 77–80. 

Мельникова 2020 — Мельникова С. В. Рукописи диссертационных сочинений восточ-
носибирского православного духовенства XIX – начала XX века в архиве Казан-
ской духовной академии // Вестник Исторического общества Санкт-Петербургской 
Духовной Академии. 2020. № 2(5). С. 61–76. 

Орлова 2006 — Орлова К. В. История христианизации калмыков: середина XVII – на-
чало ХХ в. М.: Вост лит., 2006. 207 с.

Сухова 2013 — Сухова Н. Ю. Русская богословская наука (по докторским и магистер-
ским диссертациям 1870–1918 гг.) М.: ПСТГУ, 2013. 374 с.

Терновский 1892 — Терновский С.  А. Историческая записка о состоянии Казанской 
духовной академии после ея преобразования. 1870–1892. Казань: Тип. Имп. ун-та, 
1892. 652 с.

Харлампович 1907 — Харлампович К. В. Казанская духовная академия (1842–1907). 
Исторический очерк // Православная богословская энциклопедия. Т. 8. СПб., 1907. 
С. 702–853.


