
• 2025. № 4 •

135

УДК / UDС 398.21

Мотив иного / подводного мира 
в калмыцкой волшебной сказке1

Баира Басанговна Горяева1

The Motif of the other World / Underwater  
World in a Kalmyk Fairy Tale

Baira B. Goryaeva1

1 Калмыцкий научный центр РАН (д. 8, 
ул. им. И. К. Илишкина, 358000 Элиста, 
Российская Федерация) 

1 Kalmyk Scientific Center of the RAS 
(8, Ilishkin St., 358000 Elista, Russian 
Federation)

кандидат филологических наук, стар-
ший научный сотрудник 

Cand. Sc. (Philology), Senior Research 
Associate 

 0000-0001-9386-653X. E-mail: baira.goryaewa[at]yandex.ru

Аннотация. Введение. Мотив трехмирия в калмыцких волшебных сказках 
отражает архаичные представления о мироздании, состоящем из трех яру-
сов. Иной / подводный мир воспринимается через призму срединного мира. 
Результаты. Рассмотрение текстов калмыцких сказок показало, что вода (һол 
‘река’, теңгс, дала ‘море; океан’) отражается в картине мира предков калмыков 
как рубеж двух миров. В калмыцких сказках на сюжет СУС 325 «Волшебник и 
его ученик» река — локус, в котором происходят превращения. Ученик при 
бегстве от учителя — хтонического существа — принимает облик разных жи-
вотных, рыб и птиц, что демонстрирует возвращение героя из иного мира в 
мир живых. В калмыцких сказках на сюжетный тип СУС 313 «Чудесное бегст
во» река как локус, разделяющий миры, становится непреодолимой для пре-
следователей-антагонистов (мусов). Внешний океан һазад дала представля-
ет границу между мирами, которую можно пересечь по огромной рыбе или 
заморозив его. В рассмотренных сказочных текстах владыка хозяев вод усн 
хадын хан выступает как распорядитель душ, отмеряющий жизнь человека: 
его слуга приходит забрать душу старика-табунщика, но тот обменивает ее 
на жизнь своего сына. Дочь владыки хозяев вод становится женой героя, ко-

© КалмНЦ РАН (KalmSC RAS), 2025
© Горяева Б. Б. (Goryaeva B. B.), 2025

https://orcid.org/0000-0001-9386-653X


•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

136

торый выполняет ее трудные задачи. Доставив дочь подводного владыки в 
средний мир, герой также пригоняет табун ее кобылиц, чтобы она могла пи-
таться кумысом из их молока. В систему хтонических персонажей, представи-
телей водного мира, включается также большой черный человек ик хар күн. В 
калмыцких сказках на сюжетный тип СУС 400 «Муж ищет исчезнувшую или 
похищенную жену (жена ищет мужа)» чудесный муж ханской дочери — пред-
ставитель подводного мира — лягушка с золотым брюшком и серебряной 
головой алтн чееҗтә, мөңгн дүрстә меклә. В сказке на сюжетный тип СУС 
313 С «Чудесное бегство» герой попадает в иной / подводный мир, ведомый 
посланником владыки хозяев воды, и по его повелению женится на девушке 
этого мира. Таким образом, калмыцкие волшебные сказки содержит архаич-
ный мотив, отражающий ранние представления калмыков об ином / подвод
ном мире.
Ключевые слова: калмыки, волшебная сказка, мотив, иной / подводный 
мир
Благодарность. Исследование проведено в рамках государственной субси-
дии — проект «Универсалии и специфика традиций монголоязычных наро-
дов сквозь призму кросс-культурных контактов и системы взаимоотноше-
ний России, Монголии и Китая» (номер госрегистрации: 123021300198-4).
Для цитирования: Горяева Б. Б. Мотив иного / подводного мира в калмыц-
кой волшебной сказке // Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН. 
2025. № 4. С. 135–145. DOI: 10.22162/2587-6503-2025-4-36-135-145

Abstract. Introduction. The motif of the three worlds in Kalmyk fairy tales reflects 
archaic ideas about the universe consisting of three tiers. The otherworld / un-
derwater world is perceived through the prism of the middle world. Results. A re-
view of the texts of Kalmyk fairy tales has shown that water (gol ‘river’, tengs, dala 
‘sea’, dala ‘ocean’) is reflected in the worldview of the Kalmyks’ ancestors as the 
boundary of two worlds. In Kalmyk fairy tales based on the plot of SUS 325 “The 
Wizard and his Pupil”, the river is a locus in which transformations take place. The 
student, while fleeing from the teacher, a chthonic being, takes the form of vari-
ous animals, fish and birds, which demonstrates the hero’s return from another 
world to the world of the living. In Kalmyk fairy tales based on the plot type of 
SUS 313 “Miraculous Escape”, the river as a locus separating the worlds becomes 
insurmountable for pursuing antagonists (muses). The outer ocean (gazad dala) 
represents the boundary between the worlds, which can be crossed by a huge fish 
or by freezing it. The lord of the masters of the waters, usn khadyn khan, consi
dered  in the fairy-tale texts acts as the steward of souls, measuring out a person’s 
life: his servant comes to take the soul of an old herder, but he exchanges it for the 
life of his son. The daughter of the lord of the masters of the waters becomes the 
wife of a hero who performs her difficult tasks. Having delivered the daughter of 
the underwater lord to the middle world, the hero also brings a herd of her mares 
so that she can eat kumis from their milk. The system of chthonic characters, rep-
resentatives of the aquatic world, also includes ik khar kun ‘the big black man’. In 
Kalmyk fairy tales based on the plot type of the SUS 400 “The husband is looking 
for a missing or abducted wife (the wife is looking for a husband)”, the wonderful 
husband of the Khan’s daughter is a representative of the underwater world — a 
frog with a golden belly and a silver head altn cheegtei, mongn durstei meklya. In 
the tale of the plot type SUS 313 C “Miraculous Escape”, the hero finds himself in 
another / underwater world, led by the messenger of the lord of the masters of the 
water and, at his command, marries a girl of this world. Thus, Kalmyk fairy tales 



• 2025. № 4 •

137

represent an archaic motif reflecting the Kalmyks’ early ideas about the other/
underwater world.
Keywords: Kalmyks, folktale, plot, motif, another / underwater world
Acknowledgements. The reported study was funded by government subsidy, project 
no. 123021300198 “Universals and Specifics in Traditions of the Mongolian-speaking 
Peoples through the Prism of Cross-Cultural Contacts and the System of Relations bet
ween Russia, Mongolia and China” .
For citation: Goryaeva B. B. The Motif of the other World / Underwater World in 
a Kalmyk Fairy Tale. Bulletin of the Kalmyk Scientific Center of the RAS. 2025. No. 4. 
Pp. 135–145. (In Russ.). DOI: 10.22162/2587-6503-2025-4-36-135-145

1. Введение
В волшебной сказке калмыков представлены верхний, средний и ниж-

ний миры. Чудесно рожденный герой калмыцкой волшебной сказки пу-
тешествует по ним в поисках своей суженой или за диковинками, чтобы 
выполнить трудные задачи хана. Герой попадает в эти миры с помощью 
волшебных помощников, из-за козней старших братьев, иногда бывает 
обещан хтоническому существу взамен своего отца или по другим при-
чинам.

В калмыцкой фольклористике на материале калмыцких волшебных 
сказок рассматривался мотив трехмирия [Болдырева 2018], верхний 
мир небожителей [Горяева 2025а], а также нижний мир [Горяева 2025б]. 
Загробный мир в них понимается как иной мир или тот свет [Надбитова 
2011: 153–159].

Мотив преодоления водного пространства [Убушиева 2011: 302–308], 
а также архетипический концепт «вода», основанный на сюжетообра-
зующих ядерных темах и мотивах архаического эпоса [Убушиева 2020: 
95–106], ассоциация Водного мира с Нижним миром [Убушиева 2018: 35–
45] изучались на материале песен Багацохуровского цикла «Джангара». 
Описывался водный мир в отдельных сказочных сюжетах астраханских и 
донских калмыков [Убушиева 2017: 54].

При этом на материале калмыцкой волшебной сказки иной / подвод
ный мир специально не изучался. В данной статье нами рассматривает-
ся мотив иного / подводного мира в калмыцких волшебных сказках на 
международные сюжетные типы. 

2. Материал
Материалом для статьи стали калмыцкие сказки на универсаль-

ные сюжеты, соотносимые с типами СУС 313 «Чудесное бегство», СУС 
325 «Волшебник и его ученик», СУС 551 «Молодильные яблоки», а так-
же сказка, представляющая контаминацию сюжетных типов СУС 551 
«Молодильные яблоки» и 460 В «Путешествие к солнцу» [СУС 1979], опу-
бликованные в различных сборниках.

При рассмотрении мотива иного / подводного мира в калмыцких вол-
шебных сказках мы опирались на исследования В. Я. Проппа по генези-
су («истории») волшебной сказки [Пропп 2000], работы С. Ю. Неклюдова 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

138

[Неклюдов 1990; Неклюдов 1994; Неклюдов 2002], Т. Д. Скрынниковой 
[Скрынникова 2003], М. М. Содномпиловой [Содномпилова 2009] по ми-
фологии и культуре монгольских народов. 

4. Река, море, океан — граница между мирами и дорога в иной / 
подводный мир

Вода (в частности река, море, океан) отражается в картине мира пред-
ков калмыков как рубеж двух миров. В калмыцком героическом эпосе 
«Джангар» отмечаются случаи представления океана как пограничной 
черты между двумя странами (Бумбой и вражеской страной Замбал хана), 
моря Шарту как некой мифологической границы, разделяющей два мира 
[Убушиева 2011: 304].

Как отмечает Т. Д. Скрынникова, рассматривая символическое сак-
ральное пространство бурятского фольклора: «в традиции не толь-
ко бурят, но и многих народов алтайской языковой семьи существуют 
представления об оппозиции Небу не только в форме Земли, но и зем-
ля — вода (һазр – усн), что может образовывать тернарную структуру: 
Небо – Земля – Вода, поскольку Земля – Вода (Земля – Море) выступает в 
качестве универсальной оппозиции: верх – низ в мифе о сотворении мира 
(мотив погружения птицы на дно за землей). Примеров того, что вода / 
море служат маркером чужого мира или границей между своим и иным 
мирами, множество. Моря окружают свою территорию — Желтое море, 
Черное море. И часто для того, чтобы достичь иного мира, где живут су-
щества иной природы, можно перейти реку, преодолеть море или погру-
зиться в него» [Скрынникова 2003: 71]. 

В калмыцких сказках на сюжет СУС 325 «Волшебник и его ученик» 
река — локус, в котором происходят превращения, является границей ми-
ров. Калмыцкие сказки на этот сюжетный тип показывают цепь превраще-
ний учителя и его ученика, спасающегося бегством. 

Исследовав материалы по воплощениям в различных животных 
в Африке и сходные представления в Египте, В. Я. Пропп заключает: 
«Возвращение из страны мертвых в страну живых сопровождается пре-
вращением в животных» [Пропп 2000: 303]. 

Калмыцкие сказки на сюжетный тип СУС 325 «Волшебник и его уче-
ник» показывают, что ученик при бегстве от учителя — хтонического су-
щества, принимает облик разных животных, рыб и птиц. Эти превраще-
ния на границе миров демонстрируют возвращение героя из иного мира 
в мир живых: 

Алдрад һарсн мөриг үзсн мус ардаснь усн хадын эзнә алтн нооста аҗрһ 
болад, арднь орад, көөһәд һарв. Һолд киисәд, җирмәхә заһсн болад, тарад, 
һарад одв. Ик хар күн алдл уга шүүрдг алг хар цурх болад, арднь орад, гүүһәд, 
күцәд ирсн цагт хоңхта алг нуһсн болад нисәд һарв. Тигәд нисәд һархлань 
шүүрсән алддг уга харцх хар шовун болад, ардаснь көөһәд күцн гигәд 
ирхләнь, деерәс бууҗ хүвләд, өлн маңхн туула болад һарад гүүв. Тигхләнь, 
адргин аратиг алдл уга бәрдг, көдәһин туулаг көндәл уга бәрдг, тормин 



• 2025. № 4 •

139

начн болад арднь орад көөһәд күцәд, хойр һурв шүүрүләд, ик хар күн болад 
һарад йовб.

Ардаснь хойр холван ик күн болад арднь орад көөв.
Генткн күрәһән эргҗ йовсн ламла харһад: — Намаг багтатн, — гиҗ 

келн, тач йовсн эркнәннь бумбднь көвүн орад одна.
‘Мус, увидев вырвавшегося коня, превратился в жеребца усун хадын 

эзена с золотой шерстью, пустился вслед за ним в погоню. [Юноша] прыг-
нул в реку, превратился в мальков рыбы, которые рассыпались в разные 
стороны. В то время, когда большой черный человек, превратившись в 
пестро-черную щуку, хватающую без промаха, погнался следом и уже на-
стигал, [юноша], превратившись в утку, улетел. Когда так вылетел, [мус], 
превратившись в черного ястреба, не выпускающего добычу, погнался 
и уже настигал, сверху спустился, превратился в сизо-белого зайца и пу-
стился наутек. Тогда превратился в сокола, не упускающего лису холмис
той местности, ловящего, не нанося ран, зайца пустынной местности, по-
гнался, настиг, дважды-трижды схватил, [юноша] большим черным чело-
веком стал.

[Мус] вслед за ним превратился в человека в два раза больше и по-
гнался.

Вдруг [юноша] встретил ламу, который обходил свой монастырь: 
— Спасите меня, — сказав, юноша воплотился в главный шарик-бумб 

четок, которые перебирал лама’1  [Седклин күр 1960: 9].
Как отмечает С. Ю. Неклюдов: «Вода рубежна: она, во-первых, очер-

чивает труднопреодолимые границы земного ландшафта (река / берег 
водоема), причем по ту сторону остается неосвоенное (или не достаточ-
но освоенное) пространство, и, во-вторых, она фиксирует непреодоли-
мую для живого человека границу по вертикали (водная поверхность 
как грань между мирами — „этим“, человеческим, и „тем“, хтоническим)» 
[Неклюдов 2002: 22].

Река как локус, разделяющий миры, представлена в калмыцких сказ-
ках на сюжетный тип СУС 313 «Чудесное бегство». Так, в сказке «Һорвн 
күүктә эмгн өвгн хойр» («Старик и старуха с тремя дочерьми») сестры, 
благодаря предметам, оставленным родителями, сбегают от мусов-людо-
едов. Спасаясь от стариков-мусов, героини заговаривают точило, рубель 
и шумовку [Хальмг туульс 1968: 35]. Эти предметы после произнесения 
заклинания при бросании трансформируют сказочное пространство, пре-
вращаясь в труднопреодолимые горы и густой дремучий лес. Материал 
калмыцких волшебных сказок показывает, что непреодолимой для пре-
следователей-антагонистов становится река, которая в традиционном 
мировоззрении этноса представляется границей миров. 

Схожее явление в русской сказочной традиции объясняется следую
щим образом: «Это связано с сильной магической и мифологической 
функцией воды. Мифомагическая семантика воды была столь сильна, что 
даже после разрушения мифологического сознания и частичной транс-

1 Здесь и далее наш перевод. — Б. Г.



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

140

формации сказочной поэтики, когда вместо трех элементов остается 
один, им является именно водная преграда. Вероятно, причина этого за-
ключалась также в том, что вода и в реальном быту наиболее опасная и 
трудно преодолимая преграда» [Добровольская 2009: 104].

В сказке «Көгшн Буурл Шатрч хан» («Старый седой хан Шатарчи»), 
представляющей контаминацию сюжетных типов СУС 551 «Молодильные 
яблоки» и СУС 460 В «Путешествие к солнцу», герой попадает в иной мир, 
пройдя по огромной рыбе-тайменю. Младший из братьев желает успеха 
трем старухам, зашивавшим трещину в земле. В благодарность они под-
сказывают ему, как пересечь внешний океан: 

Чи ода, көвүн, һазад дала һатлхмч, Нарнд күрхмч. Чини аавчн түнд 
күрәд уга болх. Һазад далад тул заһсн дөчн йисн хонгтан мөңкәһәд, гесән 
цадхачкад, дөчн йисн хонгтан унтдмн. Толһань эн көвәднь, сүүлнь һазад 
далан телтр көвәднь. Тер цагла әмтн деегүрнь йовад, һазад далад йова-
дадмн. Үлгүрнь келхлә, чи бас тиигәд һатлхч. Тиигәд Нарнд күрхч.

‘Сейчас ты, парень, пересечешь внешний океан, попадешь к Солнцу. 
Твой отец, наверное, туда еще не добирался. Во внешнем океане рыба-тай-
мень сорок девять дней, наевшись досыта, сорок девять дней спит. Голова 
на этом берегу, хвост на противоположном берегу внешнего океана. В это 
время люди по ней ходят через внешний океан. Ты, к примеру, тоже так 
пересечешь. Так достигнешь Солнца’ [Хальмг туульс 1968: 21–22].  

Из текста сказки становится ясным, что рыба лежит во внешнем океа
не һазад дала, представляющемся границей между мирами и дорогой в 
иной мир. Здесь приведем наблюдения С. Ю. Неклюдова о воде, аморф-
ность, бесструктурность, вездесущность и всепроникаемость которой по-
рождают представление о воде, «как о стихии хаоса», в том числе перво-
зданного, о «мировом океане, со всех сторон обволакивающем космос» 
[Неклюдов 2002: 22].

В приведенной выше сказке «Көгшн Буурл Шатрч хан» («Старый седой 
хан Шатарчи») герой через внешний океан һазад дала по огромной рыбе, 
засыпающей на 49 дней, добирается до солнца. По народным представ-
лениям, сформировавшимся под влиянием буддийской картины мира, 
именно за это время душа умершего достигает иного мира [Эрдниев 1985: 
216].

Море дала является границей миров в сказке «Арҗ-Бурҗ хан» («Арджи-
Бурджи хан»), соотносимой с сюжетным типом СУС 551 «Молодильные 
яблоки». Третий младший сын хана, добравшись до моря, с помощью вол-
шебного камня зада замораживает его и преодолевает по льду границу 
миров, причем обратно он уже перелетает через море на коне своего отца 
[Хальмг туульс 1961: 156]. 

5. Представители иного / подводного мира в калмыцкой волшеб-
ной сказке

«В ойрат-калмыцкой мифологии хозяином водной стихии (и локаль-
ным хозяином вообще) является лу (лун), он же производитель дождя и 



• 2025. № 4 •

141

громовержец», — отмечал С. Ю. Неклюдов [Неклюдов 1994: 248]. Особое 
значение среди локальных духов-хозяев в мифологии калмыков имеет во-
дяной хозяин Усун-хадын эзен. «Для его умилостивления прибегали к се-
ребряным монетам (отражение мифологических взглядов о связи сереб
ра с водой). В сказках владыка хозяев воды изображается седым стари-
ком; его дочь, выходящая из озера и спасенная героем, имеет облик змеи 
(что соответствует общемонгольским мифологическим представлениям 
о змееподобии хозяев урочищ и водоемов)», — поясняет С. Ю. Неклюдов 
[Неклюдов 1990: 551]. 

Море ик дала (букв. ‘большой океан’) в сказке «Усн хадын хан» 
(«Владыка хозяев воды») на тип СУС 313 С «Чудесное бегство» является 
местом водопоя ханского табуна. Однажды лошади в страхе отказывают-
ся пить, учуяв в воде легкие и печень. Посланец владыки хозяев воды (усн 
хадын хан) превращается в человека из этих внутренних органов. Он был 
отправлен за душой табунщика, который обменял свою жизнь на душу 
сына. И в назначенный срок сын табунщика является в подводный мир, 
видит большую красивую войлочную кибитку, где встречает девушку, с 
помощью которой выполняет трудные задания хана и потом женится на 
ней. Убегая от владыки хозяев воды, они превращаются в разных живот-
ных и предметы. Покинув иной мир, герой расстается с женой и забывает 
о ней, а голубь и голубка, подаренные женой, напоминают ему о его путе-
шествии в подводный мир и женитьбе [Хальмг туульс 1968: 163–166]. В 
рассмотренном сказочном тексте усн хадын хан выступает как распоряди-
тель душ, отмеряющий жизнь человека. 

Другим персонажем подводного мира является мус в виде большого 
черного человека. При рассмотрении образа муса в калмыцких сказках 
Д. В. Убушиева пишет: «В цикле сказок „Седклин күр“ ‘Задушевный разго-
вор’ ик хар күн назван мусом, но сюжет демонстрирует его непосредствен-
ную связь с хтоническими существами. Образ хтонического „ут (ик) хар 
күн“ встречается в ряде калмыцких волшебных сказок и связан с водным 
миром» [Убушиева 2017: 54]. 

В сказке «Хурһар заһс дольҗ авад, уснд хайҗ окдг көвүнә тууль» 
(«Сказка о юноше, обменявшем ягнёнка на рыбу и отпустившем ее в 
воду») описывается, как из воды появляется ут хар күн ‘длинный черный 
человек’ и приглашает главного героя, юношу-сироту, в подводный мир. В 
сказке «Иван Царевичин тууль» («Сказка про юношу Ивана Царевича») он, 
названный чертом, является главному герою Ивану Царевичу из колодца. 
В сказке, записанной Г. Й. Рамстедтом в начале XX в., этот персонаж пред-
ставлен циклопом. Отметив, что ут (ик) хар күн встречается в калмыцкой 
сказочной традиции, исследователь включает этот образ в систему хто-
нических персонажей, представителей водного мира [Убушиева 2017: 54]. 

Калмыцкие сказки на сюжет СУС 325 «Волшебник и его ученик» опи-
сывают учителя-муса, имеющего жилище, детей. Он обозначен как боль-
шой черный человек — ик хар күн и как высокий черный человек — өндр 
хар күн [Седклин күр 1960: 9]. 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

142

В сказке «Арҗ-Бурҗ хан» («Арджи-Бурджи хан»), соотносимой с сю-
жетным типом СУС 551 «Молодильные яблоки», персонаж ут хар күн на-
ходится за морем и охраняет коня хана-отца. Он имеет единственный глаз 
на макушке — оpa деерән ор һанц нүдтә ут хар күн [Хальмг туульс 1961: 
156]. 

6. Женитьба героя / замужество героини на представителе иного 
/ подводного мира

На материале песен Багацохуровского цикла калмыцкого героическо-
го эпоса «Джангар» Д. В. Убушиевой отмечено, что Джангар-хан берет в 
супруги представительницу Водного мира — дочь Гюши Замба-хана, хо-
зяина восьми тысяч лубсурга. Этот эпизод отражает медиативные функ-
ции Джангар-хана, повелителя Среднего мира, одержавшего победу над 
сыном тенгрия-небожителя и взявшего в супруги представительницу 
Водного (Нижнего) мира [Убушиева 2018: 40].

Материал калмыцкой волшебной сказки также описывает женитьбу 
героя на представительнице иного / подводного мира. В сказке «Ном Төгсг 
хаана тууҗ» («История о Номо Тексег хане»), включающей как эпизод сю-
жет ATU 300 «Победитель змея», герой, младший из трех сыновей Номо 
Тексег хана, добывает дочь владыки вод с помощью своего коня, который 
превращается в лодку и кружит по морю. На третий раз дочь владыки вод 
поднимается из глубин на звуки дудочки, и герой хватает ее. Добыв по по-
ручению хана дочь хозяина вод, герой в итоге сам женится на ней, пройдя 
испытание кипящим молоком. Купание в молоке для старого хана стано-
вится роковым. По словам дочери владыки вод, кипящее молоко должно 
очистить старого хана, чтобы она могла выйти за него замуж. Герою пред-
ставительница подводного мира кладет в рот золотое кольцо, благода-
ря которому он без вреда окунается в котел с кипящим молоком [Алтн 
чееҗтә келмрч 2010: 50]. Анализируя данный сюжет, Б. Б. Манджиева ука-
зывает, что испытание старого хана кипящим молоком — известный ска-
зочный мотив [Манджиева 2005: 106–110]

В сказке «Көгшн Буурл Шатрч хан» («Старый седой хан Шатарчи») ге-
рой добывает дочь владыки вод по приказанию хана Шатарчи. Прежде чем 
отправиться за красавицей, герой спрашивает совета у людей, живущих 
на берегу внешнего океана, как добыть представительницу подводного 
мира. Узнает о том, что дочь владыки вод в полночь покидает свой мир и 
бродит по берегу моря, любуясь земным миром. Герой с помощью верев-
ки из человеческих жил ловит дочь хозяина вод. Попав в средний мир лю-
дей, дочь владыки вод требует от хана Шатарчи, чтобы сюда доставили ее 
домашний скот — водных животных. Герой отправляется к берегу моря, 
трижды свистит, трижды кричит, собирает и пригоняет аранзала и кобы-
лиц дочери хозяина вод. Представительница подводного мира ставит ус-
ловие хану-старику, желающему на ней жениться, искупаться в кипящем 
молоке подводных кобылиц. После того, как хан отказался, герой первым 



• 2025. № 4 •

143

окунулся в три котла с молоком и превратился в красавца-мужчину, тогда 
хан тоже лезет в кипяток и сваривается [Хальмг туульс 1968: 23–24].

В сказке «Арҗ-Бурҗ хан» («Арджи-Бурджи хан»), соотносимой с сюжет-
ным типом СУС 551 «Молодильные яблоки», младший сын хана во время 
полета над морем видит дымоход жилища дочери владыки хозяев вод. 
Конь опускает героя на дымоход, через который он попадает к девушке и 
забирает ее с собой в мир людей. Однако представительница иного мира 
не может есть земную еду, поэтому герой с помощью своего коня приво-
дит пятьсот кобылиц из подводного мира, ведомых черным жеребцом. 
Вместе с ними из моря выходят жеребята. Дочь владыки вод питается ку-
мысом из молока кобылиц подводного мира [Хальмг туульс 1961: 157]. 

В сказке «Усн хадын хан» («Владыка хозяев воды») на тип СУС 313 С 
«Чудесное бегство» герой попадает в иной / подводный мир, ведомый 
посланником владыки хозяев вод, женится на представительнице этого 
мира [Хальмг туульс 1968: 163–166].

В калмыцких сказках на сюжетный тип СУС 400 «Муж ищет исчезнув-
шую или похищенную жену (жена ищет мужа)» чудесный муж ханской до-
чери — представитель иного / подводного мира. В сказке «Меклә дүрстә 
көвүтә эмгн өвгн хойр» («Старик и старуха с сыном-лягушкой») старик 
однажды вылавливает лягушку с золотым брюшком и серебряной голо-
вой алтн чееҗтә, мөңгн дүрстә меклә [Хальмг туульс 1974: 115]. Золотое 
брюшко и серебряная голова лягушки отражают связь компонентов 
семантического ряда «золотой – солнечный»: золотая грудь персона-
жа заключает в себе солнце, а серебряная часть тела — месяц. Согласно 
В. Я. Проппу, «все, что окрашено в золотой цвет, этим самым выдает свою 
принадлежность к другому царству» [Пропп 2000: 245]. 

В сказке «Цецн күүкн» («Мудрая девушка») через семь дней после усы-
новления лягушка отправляет старика к хану сватать его дочь. Три дня 
подряд старик ездит к хану, его изрубают в куски с мясом коровы-трех-
летки, барана, кладут в ведро и отправляют домой. Сын-лягушка оживля-
ет старика-отца и животных [Буутан Санҗин 2008: 88–89].

При выполнении трудной задачи хана благодаря чудесным способ-
ностям сына-лягушки появляются золотой, серебряный мост, сто старух, 
похожих на старуху-мать, сто стариков, похожих на старика-отца, сто юно-
шей, похожих на приемного сына [Хальмг туульс 1974: 12]. 

В сказочном тексте после того, как спалили лягушачью кожу, главный 
герой, превратившись в желтоголового лебедя, улетает. Жена отправля-
ется на поиски мужа. Через несколько дней на ее пути встречается белая 
юрта, в которой одна женщина расчесывала волосы. Оказалось, что она 
сестра мужа. Досыта накормив девушку, золовка дает ей белый платок. 
Таким же образом поступают две другие сестры чудесного супруга, поки-
нувшего свою жену. Обратим внимание на то, что каждая из сестер дает 
девушке белый платок. Этими платками ханская дочь оборачивает своего 
умершего мужа, найдя его у тропинки, ведущей к небу. Первым платком 
обернула она скелет мужа и стала катать, на кости мясо наросло. Когда 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

144

этот платок износился, девушка взяла другой платок, обернула тело, ста-
ла катать. После оборачивания третьим платком мужчина ожил [Хальмг 
туульс 1974: 14]. 

7. Заключение 
Вода предстает в мировосприятии калмыцкого народа как рубеж двух 

миров. Река һол, море дала, внешний океан һазад дала в калмыцкой вол-
шебной сказке — локусы, являющиеся границей миров — земного и ино-
го / подводного. 

В сказках на сюжетный тип СУС 325 «Волшебник и его ученик» река 
предстает как граница миров. Герой попадает в воду и, спасаясь от учи-
теля-волшебника, превращается в разных животных и птиц. Среди пре-
следователей героя мус демонстрирует свою «непосредственную связь 
с хтоническими существами», превращаясь в золотошерстного жеребца 
владыки хозяев вод усн хадын эзн, являя принадлежность «чужому» во-
дному миру. 

В калмыцких сказках, соотносимых с сюжетным типом СУС 313 
«Чудесное бегство», предметы после произнесения заклинания при бро-
сании трансформируют сказочное пространство, превращаясь в трудно-
преодолимые горы и густой дремучий лес. Материал калмыцких волшеб-
ных сказок показывает, что непреодолимой для преследователей-антаго-
нистов становится река, которая в традиционном мировоззрении этноса 
представляется границей миров. 

Владыка хозяев вод усн хадын эзн, по мифологии калмыков, дух-хозяин 
водной стихии. Его дочь становится женой героя, который проходит ее 
испытания. Иногда, наоборот, дочь земного хана выходит замуж за пред-
ставителя иного / подводного мира. 

Таким образом, калмыцкие волшебные сказки представляют архаич-
ные сюжеты: а) женитьба / замужество, б) получение магических знаний 
от учителя-волшебника, отражающие ранние представления калмыков 
об ином / подводном мире.

Источники
Алтн чееҗтә келмрч 2010 — Алтн чееҗтә келмрч Боктан Шаня. Хранитель 

мудрости народной / сост., предисл., коммент. и прилож. Б. Б. Манджиевой. 
Элиста: КИГИ РАН, 2010. 172 с. Сер. Өвкнрин зөөр (Сокровища предков).

Буутан Санҗин 2008 — Буутан Санҗин туульс (Сказки Санджи Бутаева). Записи 
1971–1978 годов. В 2-х кн. Кн. 1 / вступ. ст. Н. Г. Очировой; сост., подг. текстов и 
прилож. Б. Х. Борлыковой. Элиста: КИГИ РАН, 2008. 308 с. Сер. «Өвкнрин зөөр» 
(= Сокровища предков). На калм. и рус. яз.

Седклин күр 1960 — Седклин күр. Элст: Хальмг дегтр һарһач, 1960. 86 х.
Хальмг туульс 1961 — Хальмг туульс. 1-гч боть / сост. Б. Сангаджиева, Л. Сангаев, 

ред. У. Очиров. Элиста: Калм. кн. гос. изд-во, 1961. 220 с. 
Хальмг туульс 1968 — Хальмг туульс. 2-гч боть / запись и сост. Бембеевой А. Ц. 

Элст: Хальмг дегтр һарһач, 1968. 267 с.
Хальмг туульс 1974 — Хальмг туульс. 4-гч боть / сост. Б. Б. Оконов, Е. Д. Мучкинова. 

Элиста: Респ. тип. Управления по делам изд-в, полиграфии и книжной торгов-
ли Совета министров Калмыцкой АССР, 1974. 274 с.



• 2025. № 4 •

145

Литература
Болдырева 2018 — Болдырева И. М. Трехмирие в героическом эпосе «Джангар» и 

сказочной традиции калмыков (на материале архивных аудиозаписей КалмНЦ 
РАН) // Монголоведение. 2018. № 10(3). С. 140–155. DOI: 10.22162/2500-1523-
2018-14-140-155

Горяева 2025а — Горяева Б. Б. Мотив верхнего мира в калмыцких волшебных 
сказках // Новый филологический вестник. 2025. № 1(72). С. 324–331.

Горяева 2025б — Горяева Б. Б. Мотив нижнего мира в калмыцких волшебных 
сказках // Новый филологический вестник. 2025. № 3(74). С. 469–477.

Добровольская 2009 — Добровольская В. Е. Предметные реалии русской волшеб-
ной сказки. М.: Гос. респ. центр русского фольклора, 2009. 224 с.

Манджиева 2005 — Манджиева Б. Б. Сказание о Номо Тексег хане «как предтеча» 
«Джангара» // Исследователь монгольских языков: к юбилею Б. Х. Тодаевой. 
Сер. «Калмыцкая интеллигенция». Элиста: КИГИ РАН, 2005. С. 106–110.

Надбитова 2011 — Надбитова И. С. Сюжеты, образы и стилевые традиции кал-
мыцких волшебных сказок. Элиста: Джангар, 2011. 260 с.

Неклюдов 1990 — Неклюдов С. Ю. Усун-хадын эзен // Мифологический словарь / 
гл. ред. Е. М. Мелетинский. М.: Советская энциклопедия, 1990. С. 551.

Неклюдов 1994 — Неклюдов С. Ю. Ойрат-калмыцкая мифология // Мифы народов 
мира. Энциклопедия: в 2 тт. Т. 2: К–Я / гл. ред. С. А. Токарев. М.: Рос. энцикло-
педия, 1994. С. 247–248.

Неклюдов 2002 — Неклюдов С. Ю. Вещественные объекты и их свойства в 
фольклорной картине мира // Признаковое пространство культуры / ред.: 
Виноградова Л. Н., Узенева Е. С., отв. ред.: Толстая С. М. М.: Индрик, 2002. С. 21–
31.

Пропп 2000 — Пропп В. Я. Исторические корни волшебной сказки / научн. ред., 
текстол. коммент. И. В. Пешкова. М.: Лабиринт, 2000. 336 с.

Скрынникова 2003 — Скрынникова Т. Д. Символическое сакральное пространство 
бурятского фольклора // Народы и культуры Сибири. Взаимодействие как 
фактор формирования и модернизации / сост. М. Г. Туров. Иркутск: Оттиск, 
2003. С. 59–90.

Содномпилова 2009 — Содномпилова М. М. Мир в традиционном мировоззрении 
и практической деятельности монгольских народов. Улан-Удэ: БНЦ СО РАН, 
2009. 366 с.

СУС 1979 — Сравнительный указатель сюжетов. Восточнославянская сказка / 
сост. Л.  Г. Бараг, И. П. Березовский, К. П. Кабашников, Н. В. Новиков. Л.: Наука, 
1979. 437 с.

Убушиева 2011 — Убушиева Д. В. Мотив преодоления водного пространства и пре-
одоления пути посредством скачек (на материале песен Багацохуровского 
цикла калмыцкого героического эпоса «Джангар») // Монголоведение 
(Монгол судлал). 2011. Т. 5. № 5. С. 302–308.

Убушиева 2017 — Убушиева Д. В. Водный мир в сказках астраханских и донских 
калмыков // Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН. 2017. № 4(4). 
С. 49–81. DOI: 10.22162/2587-6503-4-4-49-81

Убушиева 2018 — Убушиева Д. В. Космогонические мотивы в прологе эпоса 
«Джангар» // Новый филологический вестник. 2018. № 3(46). С. 35–45.

Убушиева 2020 — Убушиева Д. В. Архетипический концепт «вода» в ранних образ-
цах калмыцкого эпоса «Джангар» // Вестник Северо-Восточного федерально-
го университета им. М.К. Аммосова. 2020. № 6(80). С. 95–106.

Эрдниев 1985 — Эрдниев У. Э. Калмыки. Историко-этнографические очерки. Изд. 
3-е, перераб. и доп. Элиста: Калм. кн. изд-во, 1985. 282 с.


