
•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

146

УДК / UDC 294.321+930.253+821.51

Легендарные повествования о бодхисаттве 
Авалокитешваре (К сравнению сюжетов 1-й части 
«Мани-камбума» и «Сутры  о мудрости и глупости»)1

Деляш Николаевна Музраева1

Legendary Stories of the Bodhisattva Avalokiteshvara 
(On the comparison of the plots of Part 1 of “Mani-

Kambum” and “The Sutra of the Wise and the Fool”)

Deliash N. Muzraeva1

1 Калмыцкий научный центр РАН (д. 8, 
ул. им. И. К. Илишкина, 358000 Элиста, 
Российская Федерация) 

1 Kalmyk Scientific Center of the RAS 
(8,  Ilishkin St., 358000 Elista, Russian 
Federation)

доктор исторических наук, доцент, ве-
дущий научный сотрудник

Dr. Sc. (History), Associate Professor, 
Leading Research Associate

 0000-0002-8619-9369. E-mail: deliash[at]mail.ru

Аннотация. Введение. В данной публикации представлены результаты 
сравнения текстов двух известных сочинений «Мани-камбума» и «Сутры 
о мудрости и глупости» (или «Дзанлундо»). «Мани-камбум», как известно, 
представляет собой собрание текстов, приписываемых тибетскому царю 
Сронцзан-гампо (VII  в.), которые посвящены культу Бодхисаттвы состра-
дания Авалокитешваре. При анализе состава и содержания 1-го раздела 
«Мани-камбума», включающего 36 повествований на разные сюжеты, не-
минуемо возникают ассоциации со сходными сюжетами и персонажами, 
встречающимися в тибетском «Дзанлундо» (или «Сутре о мудрости и глупо-
сти»). Материалы. Для сравнения взяты тексты 1-го цикла из 36 повество-
ваний «Мани-камбума» по ойратскому списку из  библиотеки Восточного 
факультета Санкт-Петербургского государственного университета (шифр 
Calm D  22) и ойратский текст «Моря притч» в переводе Тугмюда-гавджи. 
Результаты. В данной работе приводятся транслитерация и русский пере-

© КалмНЦ РАН (KalmSC RAS), 2025 
© Музраева Д. Н. (Muzraeva D. N.), 2025

https://orcid.org/0000-0002-8619-9369


• 2025. № 4 •

147

вод ряда глав из «Мани-камбума», при этом приводятся отсылки на главы 
«Моря притч», в которых присуствуют сходные сюжеты.  
Ключевые слова: буддизм, письменные источники, «Мани-камбум», 1-я 
часть, Авалокитешвара, легендарные повествования, «Сутра о мудрости и 
глупости», сюжеты
Благодарность. Исследование проведено в рамках государственной субси-
дии — проект «Универсалии и специфика традиций монголоязычных наро-
дов сквозь призму кросс-культурных контактов и системы взаимоотноше-
ний России, Монголии и Китая» (номер госрегистрации: 123021300198-4).
Для цитирования: Музраева Д. Н. Легендарные повествования о бодхисат-
тве Авалокитешваре (к сравнению сюжетов 1-й части «Мани-камбума» и 
«Сутры о мудрости и глупости») // Бюллетень Калмыцкого научного цент
ра РАН. 2025. № 4. С. 146-155.  DOI:  10.22162/2619-0990-2025-4-36-146-155

Abstract. Introduction. This publication presents the results of a textual compari-
son of two well-known works: the “Mani-kambum” and the Sutra of the Wise and 
the Fool (or Zanlundo). The “Mani-kambum” is a collection of texts attributed to 
the Tibetan king Srontsang-gampo (7th century) dedicated to the cult of the Bod
hisattva of compassion, Avalokiteshvara. When analyzing the composition and 
content of the first section of the “Mani-kambum”, which includes 36 narratives 
on various subjects, associations inevitably arose with similar plots and charac-
ters found in the Tibetan Zanlundo (or Sutra of the Wise and the Fool). Materials. 
For comparison, the texts of the first cycle of 36 narratives of the “Mani-kambum” 
were taken from the Oirat manuscript stored in the library of the Faculty of Orien-
tal Studies at St. Petersburg State University (code Calm D 22), and the Oirat text of 
“The Sea of Parables” translated by Tugmyud-gavdzhi. Results. This paper presents 
the transliteration and Russian translation of several chapters from the first part 
of the “Mani-kambum”, including references to chapters of “The Sea of Parables” 
that contain similar plots.
Keywords: Buddhism, written sources, Mani-kambum, Part 1, Avalokiteshvara, 
legendary narratives, Sutra of the Wise and the Fool, plots
Acknowledgements: The reported study was funded by government subsidy 
project no. 123021300198-4 “Universals and Specificity of Traditions of Mongo-
lian-speaking Peoples through the Prism of Cross-cultural Contacts and the Sys-
tem of Relations between Russia, Mongolia and China”.
For citation: Muzraeva D. N. Legendary Stories of the Bodhisattva Avalokiteshvara 
(On the comparison of the plots of Part 1 of “Mani-Kambum” and “The Sutra of the 
Wise and the Fool”). Bulletin of the Kalmyk Scientific Center of the RAS. 2025. No. 4. 
Pp. 146–155. (In Russ.). DOI: 10.22162/2619-0990-2025-4-36-146-155

1. Введение
Бодхисаттва Авалокитешвара явяется одним из самых почитаемых мон-

гольскими народами божеств буддийского пантеона, что нашло отражение 
в образцах сочинений девоционального (культового) характера. Они пред-
ставлены в составе канонического свода Ганджур на монгольском языке 
[Музраева 2025a]. Ярким примером отражения культа бодхисаттвы Ава-
локитешвары может послужить сочинение «Мани-камбум», представляю
щее собой собрание текстов, которые приписываются тибетскому царю 
Сронцзан-гампо (VII в.). Исследователи, рассматривавшие тексты сборника 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

148

«Мани-камбум», выделяют три больших цикла: 1) «Цикл сутр» (тиб. mdo 
skor), который содержит жизнеописания и легендарные повествования о 
деяниях Авалокитешвары и царя Сонгцэн-гампо; 2) «Цикл садхан« (тиб. 
sgrub thabs kyi skor), содержащий литургические сочинения, описывающие 
ритуалы и медитативные практики культа Авалокитешвары и 3) «Цикл на-
ставлений» (тиб. zhal gdams kyi skor) [Кантор 2013: 45–46]. В данном иссле-
довании рассматриваются тексты первой части, включающей 36 повество-
ваний на разные сюжеты, в которых главным действующим персонажем 
выступает Великий Милосердный Всевидящий Оком, т. е. Бодхисаттва со-
страдания Авалокитешвара. Наше знакомство с этим памяником началось с 
первых двух глав этого цикла [Музраева 2023]. Примечательно, что первый 
рассказ-повествование начинается с описания Сукхавати [MKO: л. 1b], рай-
ской страны Будды Амитабхи — духовного отца Авлокитешвары [Музрае-
ва 2023]. В этой же главе дано описание Будды Амитабхи и перечисляются 
его способности [Музраева 2023: 64–68]. Во второй главе излагается исто-
рия чудесного рождения юноши из цветка лотоса [MKO: л. 3b (5–7)]. Этот 
юноша был одним из воплощений бодхисаттвы Авалокитешвары [Музра-
ева 2023: 72]. В 34-й главе первой части «Мани-камбума» описаны деяния 
бодхисаттвы как покровителя Тибета. Ее содержание сводится к легенде 
о том, что тибетцы являются потомками повелителя обезьян и демоницы 
скалы [Музраева 2025б].

При анализе состава и содержания первой части сочинения «Мани-
камбум» становится ясно, что ряд сюжетов имеет сходство с сюжетами, 
представленными в известном сочинении «Дзанлундо» или «Сутра  о 
мудрости и глупости». 

2. Материалы и методы
Материалом для сравнения послужили тексты 1-го цикла «Мани-кам-

бума» по ойратскому списку, хранящемуся в коллекции монгольских книг 
библиотеки Восточного факультета Санкт-Петербургского государствен-
ного университета (шифр Calm D 22) [MKO]. Он описан в каталоге библио
течной коллекции [Uspensky 2001: 252]. Для сравнения привлекался ой-
ратский перевод «Моря притч» (1968 г.), автором которого является кал-
мыцкий буддийский священнослужитель  Тугмюд-гавджи (О. М. Дорджи-
ев) (1887–1980) [TG; Музраева 2017а; Музраева 2017б]. Следует отметить, 
что первый перевод на ойратский язык был осуществлен Зая-пандитой 
Намкай Джамцо (1599–1662) [ZP]. Далее в качестве примера приведем 
тексты ряда глав (в транслитерации и переводе) из ойратского списка 
«Мани-кабума», а также рассмотрим сюжеты, имеющие сходство с сюже-
тами из «Сутры о мудрости и глупости». 

3. Фрагменты из 1-й части «Мани-камбума» на ойратском языке
В 27-й главе «Мани-кабума» представлена история о пятистах тор-

говцах, оказавшихся на материке ракшас-демониц. Им удалось спастись 
бегством с этого материка благодаря царю лошадей Бхалахе — воплоще-
нию Бодхисаттвы Всевидящего Оком.



• 2025. № 4 •

149

Глава 27
[59b:20] oṁ ma (22) ni pad me huṁ[:] bodhi-sadv xütoqtu nidü/bēr üzeqči 

ereketü: gadādü dalan γadana (24) eme rakša orošoiqsan zes tib kemēkü 
büyidü (25) taban zoün xüdaldačini daxül[u]n dalai-ēce (26) eredeni abaxā 
odüqsan-dü: ülü talaxü (27) salkin ongγoco sali rakša-yin zes tib-tü (28) aban 
odči: üsüni zaxadü küriqsen-dü tabün (29) zöün eme rakša tabün zoün zalaǰü 
emeyin [60a:1] beye-{bēr} xübilün tede xüdaldačini ömönō-ēce (2) üqtüǰi: 
zampara modün buyin deregedü (3) tedendü eyin kemēn ügüülebei: ta ere 
ügei (4) manai ere bol: tandü idēn ügün undā ügümüi (5) kim[e]gēd: eme rakša 
tede niǰēd xüdaldači (6) abun odboi: eme rakša tede dēdü zoün (7) amtatü 
idēn-yēr xangγan üledbei: tede/-lügē söni xamtü untün: eme untuqsan xoyino 
(9) inēn bosboi: tendü xüdaldačini noyon yoün (10) bui kemēn asaγaqsan-
dü: eme noyir serel-gül (11) ügegüye ene eme rakša-yin tib mün:: (12) ta šine 
xüdaldačiyin ireqsen-dü xoüčin zoün (13) xüdaldüčini tümür balγasün-dü 
orülād (14) amidü-bēr alan nöqčibe kememüi: tende/-ēce xoda{l}duči noyon 
tere eme rakša (16) üntüγadülxüi-tūr kemēkü noyir-yēr (17) daran üyiledēd: 
söni bosün odüqsan-dü (18) tümür balγasün-dü olon xüdaldüčini oroü/lün: 
zarimüüd ükün zarimüǖd ükül ügegüyē (20) axüyin maxa eme rakša-nar idēn 
amüi: basa (21) emeyin deregedü kebetēd yeke eke šing/-ka-la eme rakša-yin 
tib-ēce tonilxü arγa (23) yoün bui kemēn asaγüqsan-dü: basa eme noyir sir/gül 
ügegüyē: šing-ka-la emeyin tib-ēce tonilxü-dü: (25) bodhi-sadv xütüqtü nidübēr 
üzeqči-yin (26) xübilγan moreni xān bha-la-ha kemēn čü ügüülün: (27) üüleni 
küčitü kemēn čü ügüülekü: rakša rali (28) übüsü kemēküi idēn: altan elesüni 
taldü ina{q}ši [60b:1] činaqši γüraban-ta külbürīn üyiledči beyebēn šile/gēn 
üyiledēd: činadü ken yabaxü bui eme rakša-yin (3) tib-ēce toniloxoi küseqčin 
ken bui: nada-ēce bari (4) kemēn irekü toün-ēce barixülā: tung γaqca üsün-ēce 
(5) bariba čü tonilxü: eme noyir serēd kümüni beye (6) aran küyitön xamiγā 
odba kemēqsen-dü: γadana o/dküni orokixo odoqsan-{dü} beyē körbei: kemēn 
(8) ögüülebei: tendē-ēce xodaldočini noyon mana/γār xamoq xodaldočini xorāǰi 
ene tib eme (10) rakša-yin tib aǰiγōi: bida γorabon xonoqtü (11) moreni xān 
bha-la-ha kemēkü-ēce bariǰi toni/laxu mün: eme rakša-noγoüd-tü bü tačā xoyiši 
(13) bü xara kemēn ogüülebei: γorbon xonoqsoni (14) manaγār morini xān bha-
la-ha iraqsen-{dü} odori/doqči noyon irēd onon busu-noγoüdi ali (16) čidaxü-
bēr bariqsan-dü: šang-ka-la-yin tib (17) dolgison küdülebei: eme rakša-noγoüd 
mede/ǰi uyilan duudaqsan-dü: eme rakša-dü tačāǰi (19) xoyiši xaraqsan bügüde 
ina{q}ši onan rakša abči (20) idebei: ese tačāqsan-noγoüd öbörȫn γaza/ratü 
kürün morini xān bha-la-ha üzeqdel (22) ügei odbai: üdüridaqči noyon teregüü/
ten öbör öbörȫyin γazartü kürči ecege (24) eke terigüüten xamoq-lüγā zolγon 
maši (25) bayasxolang bolboi: yeke nigüülesüqči (26) šang-ka-la-yin tibtü 
üzüüleqsen bülüq (27) inü xorin doladoγār büi:: : :: 

Перевод
[59b] Ом ма ни пад ме хум. Бодхисаттва Великий Святой Всевидящий 

Оком [увидел], как на материк из желтой меди, находившийся по другую 
сторону внешнего океана, на котором обитали ракшаси1, собравшись, пять-

1 Ракшаси — демоницы-людоедки.



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

150

сот торговцев (купцов), отправились раздобыть драгоценности из океана.  
Неблагоприятный ветер унес корабль в сторону медного материка ракшас. 
Когда достигли берега (букв. края воды), их встретили пятьсот ракшаси, 
обернувшихся в женщин. Выйдя навстречу пятистам торговцам, рядом с де-
ревом зампара произнесли:

— Вы станьте мужьями для нас, не имеющих мужей. Мы дадим вам 
еды, дадим еды, — сказав так, каждая из ракшаси взяла себе по одному 
торговцу и увела с собой. Те ракшаси удовлетворили их сотней видов уго-
щений. А ночью легли с ними спать. 

Женщина-ракшаси, после того, как уснула, пробудилась со смехом. Тог-
да предводитель торговцев спросил у нее:

— В чем дело? — когда спросил, то женщина, не просыпаясь, ответила: 
Это воистину материк ракшаси. Поскольку вы — вновь прибывшие тор-
говцы, то прежних сто торговцев поместят в железный город, еще живы-
ми убьют и избавятся [от них]. 

Вслед за этим предводитель торговцев усыпил ракшаси, встал посре-
ди ночи и направился [в железный город]. В железный город заключили 
множество торговцев. Некоторые из них погибли, а мясо тех, кто еще не 
умер, поедали ракшаси.

[Вернувшись,] вновь лег рядом с женщиной-ракшаси и спросил:
— Есть ли способ спастись с этого материка великой ракшаси Шинка-

лы?!
И вновь, женщина, не просыпаясь, [отвечала:]
— Чтобы спастись с материка [ракшаси] Шинкалы, говорят о вопло-

щении Бодхисаттвы Святого Всевидящего Оком, царе лошадей по имени 
Бхалаха, о котором сказывают, что наделен силой облака. Поедая сено 
(траву) ракша рали, на равнине из золотого песка, трижды перевернув-
шись туда и обратно, отряхнувшись, [он] явится с такими словами: «Кто 
хочет отправиться по другую сторону? Кто желает спастись с материка 
ракшаси? Держитесь за меня!». Если ухватитесь за него, даже если будете 
держаться за один его волос, то спасет.

Женщина, проснувшись, [поняла, что] спина человека стала холодной, 
спросила:

— Куда ходил?
— Вышел наружу, чтобы помочиться, так и замерз, — ответил. 
Вслед за этим поутру предводитель торговцев, собрав всех купцов, 

сказал:
— Этот материк — материк ракшас. Мы через трое суток, ухватив-

шись за царя лошадей Бхалаху, воистину так спасемся. Не проявляйте 
привязанности к ракшаси, не оборачивайтесь. По прошествии трех суток, 
утром, когда явился царь лошадей Бхалаха, предводитель пришел, сел на 
него верхом и, приложив все силы, схватил всех остальных. Материк Шин-
калы затрясся. Ракшаси, все поняв, разрыдались и стали взывать. Все те, 
кто, испытывая привязанность к ракшаси, обернулись, упали в сторону, 
[их] хватали и поедали. Все те, кто не проявил привязанности к ракшаси, 



• 2025. № 4 •

151

достигли своей земли. Царь лошадей Бхалаха скрылся из виду. [Торговцы] 
во главе с нойоном-предводителем добрались каждый до своих родных 
мест, встретившись со всеми во главе с родителями, испытали великую 
радость.  Это двацать седьмая глава, о том, как Великий Милосердный 
[проявился] на материке Шинкалы.   

В «Море притч», переведенном Тугмюд-гавджи, сюжет о пятистах куп-
цах мы обнаруживаем в 15, 30 и 33-й главах. 

В 15-й главе, в которой «восхваляются достоинства [того, кто] удалил-
ся наилучшим образом» (т. е. решил стать монахом), дважды упоминается 
история о пятистах купцах. В ней повествуется о домохозяине по имени 
Сарпаг Чингби родом из города Раджагрихи. О нем речь заходит в связи 
с его супругой, обладавшей  прекрасной внешностью, к которой он от-
носился с большой нежностью [TG: 75а–75б; Музраева 2017а: 79]. Когда 
настал момент Сарпагу отправляться в море, он не смог оставить жену, 
взял ее с собой и вместе с пятьюстами купцов вышел в море. О том, как 
вела себя супруга, описывается так: «его жена то и дело связывала вместе 
кончики трех деревяшек, сооружала что-то вроде подставки, внутрь по-
мещала зеркальце и смотрелась в него. Смотрясь в зеркало, видела свое 
прекрасное отражение, отчего зарождалась сильная привязанность» [TG: 
75б; Музраева 2017а: 79]. Когда корабль с купцами столкнулся с огром-
ной черепахой, та стала царапать корабль и повредила его. Так погибли 
пятьсот купцов. Их судьба оказалась плачевной, об этом в данной главе 
сказано следующим образом: «В соответствии с качеством закона моря 
останки умерших не оставляются [на] сутки, подталкиваемые водой, ока-
зываются на берегу моря» [TG: 75б; Музраева 2017а: 79]. Эту историю 
звершают строки, в которых звучит мораль: «Живые существа, когда уми-
рают, получают рождение в том [обличье], к чему имели привязанность» 
[TG: 75б; Музраева 2017а: 79]. Подтверждением этому может послужить 
фрагмент, описанный в этой же главе, но истории, ранее представленной. 
В нем описывается, как Маудгальяяна и гелюнг Балджи увидели на бере-
гу океана труп женщины, по которой ползала змея. Объяснением увиден-
ной картины стали такие слова Маудгальяяны: «Жена того домохозяина 
Сарпага в силу того, что была привязана к своему телу, после того как на-
ступил срок жизни, вновь переродилась в змею, [ползающую] на теле той 
женщины» [TG: 78; Музраева 2017а: 80].  

Интересно отметить, что в этой же 15-й главе история о пятистах куп-
цах упоминается повторно, но уже как иллюстрация к истории про мор-
ское чудовище матара (от санскр. makara). Как следует из текста «Моря 
притч», в матаров могут перерождаться после того, как умрут, даже цари 
и сановники, «в силу своей власти и могущества отнимавшие жизни у жи-
вых существ или же совершавшие деяния, из-за которых разлучаются с 
чем-то дорогим, либо деяния, наносящие вред живым существам» [TG: 
80б; Музраева 2017а: 82]. О матарах сказано, что они спят сто лет, а когда 
просыпаются, то раззевают свою пасть, и тогда в нее устремляются пото-
ки морской воды. В данной истории купцы отправились на море в поис-



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

152

ках драгоценностей. Оказавшись посреди моря, повстречались с матаром, 
который хотел есть и разинул пасть. Корабль купцов стал стремительно 
приближаться к пасти матара [TG: 80б; Музраева 2017а: 82]. В такой от-
чаянной ситуации купцы стали громко кричать, рыдать, попеременно 
призывать тенгриев (небожителей), близких родственников. В самый по-
следний момент, когда они почти оказались в пасти морского чудовища, 
произнесли слова: «Поклоняемся Будде». Сразу же после этого матар при-
крыл пасть, и купцы были спасены. Как следует из текста главы, в мата-
ра превратился царь по имени Чоджи Пагба по той причине, что когда-то 
убил человека [TG: 80б–81a; Музраева 2017а: 82]. 

В 30-й главе «Моря притч» пятьсот купцов во главе с сыном брахмана 
по имени Джимбе Чимби отправились в море добыть драгоценности [TG: 
171а–172б; Музраева 2017а: 138–139]. Этим юношей двигала благород-
ная цель — отыскать драгоценностей как можно больше, чтобы оказать 
пользу множеству бедных и нищих. Выслушав разные советы, он решил, 
что единственный выход — это отправиться в море. С этой целью он об-
ратился к людям: «Я отправляюсь добыть из моря драгоценностей. Те из 
вас, кто пожелает, давайте отправимся вместе. Я буду и нойоном-руково-
дителем, и все необходимое я подготовлю» [TG: 171а; Музраева 2017а: 
138]. На призыв юноши отозвалось пятьсот человек. В этой главе описы-
ваются проводы отправлявшихся в долгий путь: «их провожали родители 
юноши, а также царь, царевич, сановники и все люди. Родители, рыдая, 
совершили последнее моление» [TG: 171а; Музраева 2017а: 138]. Это было 
еще не отправление в плаванье, поскольку из текста следует, что сначала 
они достигли пустыни, где заночевали и где на них напали разбойники и 
отобрали все имущество. Затем эта группа отправилась дальше и достиг-
ла города Ашубур (Нгашувар), где юноше удалось заручиться поддерж-
кой брахмана Гаджили (Кацили) в обмен на обещание по возвращении 
жениться на его дочери. Брахман же не только дал юноше три тысячи мер 
золота, но и приготовил все необходимое для плавания. До отплытия про-
шло семь дней, в каждый из которых юноша увещевал своих спутников 
отказаться от путешествия, если они испытывают привязанность к роди-
телям, женам, братьям, сестрам и родственникам. Наконец, дождавшись 
попутного ветра, подняв паруса, они отправились в плаванье и вскоре 
достигли материка с драгоценностями. Поскольку Джимбе Чимби был 
сведущ в распознавании драгоценностей, он разъяснил купцам, какие 
следует брать, а какие не стоит. Когда все драгоценности погрузили на 
корабль и собирались отплыть, юноша сообщил спутникам, что остается 
ради драгоценности чиндамани, которая находится во дворце драконов. 
Но чтобы успокоить купцов, он совершил подношение четырем сторонам 
света и прознес благопожелание о благополучном возвращении купцов 
домой. Благодаря этому они вместе с драгоценносями спокойно вер-
нулись домой. Как следует из заключительной части 15-й главы «Моря 
притч», юношей Джимбе Чимби в одном из прошлых перерождений был 
сам Будда.  



• 2025. № 4 •

153

Сюжет о купцах повторяется в 33-й главе «Моря притч», где главным 
действующим лицом является царевич Гедун [TG: 192а–195а; Музраева 
2017а: 152–154]. Он тоже, как и сын брахмана Джимбе Чимби из 15-й гла-
вы, задался целью раздобыть из моря много драгоценностей и раздать в 
качестве подаяния бедным и нищим столько, сколько пожелают [TG: 192а; 
Музраева 2017а: 152]. Царь и царица не хотели отпускать сына, но вынуж-
дены были согласиться с его доводами. Далее, как и в 15-й главе,  повторя-
ется момент, когда будущий предводитель купцов объявляет о своем на-
мерении выйти в море и предлагает всем, кто пожелает, присоединиться 
к нему. На его призыв откликнулись пятьсот купцов. Сопровождать его 
вызвался также и сводный младший брат, рожденный от второй царицы. 
В этой главе так же, как и в 15-й, повторяется история, когда на протяже-
нии семи дней царевич взывал к своим спутникам, если есть соменения, 
остаться. Но, пожалуй, наиболее веским аргументом стали такие слова ца-
ревича:  «Если готовы рискнуть жизнью, не [испытывая] привязанности 
ни к кому — ни к родителям, ни к сыновьям, ни к женам, ни к родствен-
никам, достигнув материка драгоценностей, благополучно возвратимся, 
то на протяжении семи поколений и после не будете знать нужды» [TG: 
194а; Музраева 2017а: 154]. Когда купцы достигли материка  драгоценно-
стей, царевич объяснил, какие следует собирать, какие хорошие, а какие 
плохие, а также указал на их размеры. Младший же брат посоветовал куп-
цам брать как можно больше драгоценностей. Последствия были печаль-
ными: из-за того что купцы набрали много драгоценностей, а они были 
тяжелы, то некоторые из них утонули вместе с кораблем. Царевич Гедун, 
который раздобыл драгоценность чиндамани, остался жив и помог свое-
му младшему брату. В последующем эта драгоценность помогла царевичу 
исполнить все желания людей и настроить их на путь десяти доброде-
телей [TG: 201а; Музраева 2017а: 158]. Как следует из заключительных 
строк 33-й главы, царевичем Гедуном в одном из прошлых рождений был 
Будда.

В 30-й главе «Мани-кабума» приводится имя царя «Не рожденный 
враг» (букв. перевод тиб. ma skyes dgra), указывающее на индийского царя 
Аджаташатру, который   упоминается в 6-й главе «Моря притч», повеству-
ющей о юноше Гангадаре [TG: 23б; Музраева 2017а: 40]. 

Глава 30
[61b:18] oṁ ma ni (19) padme huṁ: xütoqtü nidübēr üzeqči (20) ereketü: 

yeke nigüülesüqči: zabsār (21) ügei üledüqsen kümün-dü nigüülesküi-bēr (22) 
üzekülē: maγada oroni abxü balγadtü (23) dürastü zürükün xāni kübüün ese 
töröqsön (24) dayison: ecege alaqsan üyileyin bolbosoraqsan (25) üre-bēr 
küyiton tamdü: törȫd maši enelün (26) zobaxoi-dü: xotoqtü nidübēr üzeqči 
(27) ereketü nigüülesküi nidübēr üzēd: (28) alγoqsan šakyamüni-dü xobilγan 
biye-ēce (29) gerel saсürüülād: oṁ ma ni pad me (30) huṁ: kemēn ögüüleqsen-
dü: küyiton [62a:1] tamüyin zobolong ar[i]lǰi yelbe metü bur/xani tālal urγon 
bodhi xutuq olboi: ese törüq/sön dayison küyiton tamu-ēce toniloqsan (3) 
büloq inü γučiduγār büi:: : 



•   Бюллетень Калмыцкого научного центра РАН  •

154

Перевод
[1b] Ом ма ни пад ме хум. Могущественный Святой Всевидящий оком, 

не переставая наблюдать со своим милосердием за людьми, когда увидел, 
как в городе Магадхе царевич по имени Дурасту Зурекен в силу того, что 
созрел плод от совершенного убийства своего отца [по имени] «Не рож-
денный враг», переродился в холодном аду, где испытывал неимоверные 
страдания. Могущественный Святой Всевидящий оком узрел [это] своим 
милостивым взором, превратился в Шакьямуни, испуская сияние от свое-
го тела, когда произнес «Ом ма ни пад ме хум», то избавился от страданий 
холодного ада, взрастил подобное иллюзии благоволение Будды и обрел 
святость просветления. Это тридцатая глава о том, как «Не рожденный 
враг» был спасен из холодного ада. 

В 31-й гл. «Мани-кабума» вкратце изложена история Обладающего 
четками-пальцами. 

Глава 31
[62a:5] oṁ ma ni padme huṁ: bodhi-sadv nigüüles/küyin ezen xutoqtü nidbēr 

üzoqči: (7) oxor oroni xorγon erketü-du: buruü (8) üzeltei teris mingγan kümü 
alaxolā burxan bolxu (9) kemēqsen-du: yesen zoün yeren yesen kümü (10) alād: 
nigen kümü dutaǰi eke alxoi toürbiqsan/-du: nigüülesküi ezen nid[ü]bēr üzüqči 
(12) nigüülesküi-bēr üzēd: sayitar duüsoqsan (13) burxan-du xübilǰi tamuyin 
arban nayiman oron-dü (14) orčilonggiyin zobolong edeleküi-du: (15) oṁ ma ni 
pad me huṁ: kemēn ögüüleqsen/-du: xaluün tamuyin zobolong-ēce (17) tonilun 
amuγuuluüng-gi olon: arslani (18) küčini tālal urγoǰi dēre bodhi xotuq (19) olboi: 
xorγon erkitoyin boloq inu γočin (20) nigedügēr bui:: : ::   

Перевод
[1b] Ом ма ни пад ме хум. Бодхисаттва Владыка милосердия Святой 

Всевидящий оком [увидел], как Обладающему четками [из] пальцев было 
сказано, если убьет тысячу еретиков с неправедными воззрениями, то 
станет буддой, и тогда он убил девятьсот девяносто девять человек. Ког-
да не хватило еще одного человека, то решил убить свою мать. Владыка 
милосердия Святой Всевидящий узрел это своим милосердием, превра-
тился в Будду, когда [тот] испытывал страдания сансары, пребывая в об-
ласти всемнадцати адов, произнес «Ом ма ни пад ме хум», то избавился от 
страданий горячего ада, возросло благоволение силы льва, обрел высшее 
просветление. Это тридцатая первая глава об Обладающем четками [из] 
пальцев.

Примечательно, что в «Море притч» мы встречаем более полную 
версию этой истории, которая изложена в 36-й главе о Мидунгбо [TG: 
214а–229б; Музраева 2017а: 168–181].

4. Заключение
Первая часть сборника буддийских текстов «Мани-камбум» на ойрат-

ском языке состоит из повествований, в которых описываются деяния  



• 2025. № 4 •

155

бодхисаттвы Авалокитешвары, принимающего различные воплощения. 
В этих повествованиях встречаются сюжеты, имеющие сходства с сюже-
тами «Сутры о мудрости и глупости». При сравнительном анализе текс
тов «Мани-камбума» и «Моря притч» в переводе Тугмюд-гавджи можно 
отметить сюжет о пятистах купцах, изложенный в 27-й главе первого со-
чинения и присутствующий в канве повествования в 15, 30 и 33-й главах 
«Моря притч». История об Обладающем четками-пальцами, кратко изло-
женная в 31-й главе «Мани-кабума», в более развернутом виде содержит-
ся в 36-й главе «Моря притч».

Таким образом, присутствие одних и тех же сюжетов в 1-й части «Ма-
ни-камбума» и  «Сутре о мудрости и глупости» говорит о том, что эти сю-
жеты, известные по более ранним памятникам и фольклору, могли быть 
использованы авторами-составителями при создании этих двух сочине-
ний.

Источники
MKO — Mani kambum, 1 (Мани-кабум. Ч. 1). Рукопись на ойратском языке // Науч-

ная библиотека Восточного факультета Санкт-Петербургского государствен-
ного университета. Шифр Calm D 22. 86 л.  

TG — Oulgurun dalai (‘Море притч’). Рукопись перевода Тугмюд-гавджи на ойрат-
ском «ясном письме» («тодо бичиг») // НА КалмНЦ РАН. Ф–8 (Фонд редких 
рукописей). Оп. 1. Ед. хр. 2. Тетради 1–4. 289 л.

ZP — Oirat Version of Damamukonamasutra. Uligeriyin dalai // Corpus Scriptorum 
Mongolorum. T. XVI. Fasc. 2. Ulaγanbaγatur, 1970. 120 p.

Литература
Кантор 2013 — Кантор Е. А. «Мани-кабум» в Тибете и Монголии // Mongolica–XI. 

2013. С. 45–51.
Музраева 2017а — Музраева Д. Н. «Море притч». Ойратский перевод Тугмюд-гав-

джи (О. М. Дорджиева). В 2 кн. Кн. 1 / предисл., пер. на русский язык, коммент., 
глоссарий Д. Н. Музраевой. Элиста: КалмНЦ РАН, 2017. 242 с.

Музраева 2017б — Музраева Д. Н. «Море притч». Ойратский перевод Тугмюд-гав-
джи (О. М. Дорджиева). В 2 кн. Кн. 2. Факсимиле рукописи. Элиста: КалмНЦ 
РАН, 2017. 290 с.

Музраева 2023 — Музраева Д. Н. Описание райской страны Сукхавати (по ойрат-
скому переводу «Мани камбума») // Бюллетень Калмыцкого научного цен-
тра РАН. 2023. № 3. С. 60–76.

Музраева 2025а — Музраева Д. Н.  Тексты из состава монгольского Ганджура, по-
священные Бодхисаттве сострадания Авалокитешваре // Новый филологи-
ческий  вестник. 2025. № 2 (73). С. 339–345.

Музраева 2025б — Музраева Д. Н. Деяния бодхисаттвы Авалокитешвары как по-
кровителя Тибета, описанные в «Мани-камбуме» (на материале 34-й главы 
1-го тома ойратского перевода) // Oriental Studies. 2025. № 3. С. 598–613. DOI: 
10.22162/2619-0990-2025-79-3-598-613

Сутра 1978 — Сутра о мудрости и глупости (Дзанлундо) / Пер. с тиб., введ. и ком-
мент. Ю. М. Парфионовича. 2-е изд. М.: Наука. ГРВЛ, 1978. 320 с.

Uspensky 2001— Uspensky V. L. Catalogue of the Mongolian Manuscripts and Xylographs 
in the St. Petersburg State University Library. Compiled by V. L. Uspensky. Tokyo: 
ILCAA. (University of Tokyo Press Production Centre). 2001. 530 p.


